
Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

14 
 

FILSAFAT IBNU KHALDUN: ANALISIS HISTORIS FILOSOFIS 

Widodo Hami 
E-mail: widodo.hami@uingusdur.ac.id 

Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan 

 

Abstrak: Ibn Khaldun (1332–1406 M) merupakan pemikir besar dalam tradisi Islam yang melalui karya 
monumentalnya al-Muqaddimah meletakkan dasar filsafat sejarah, sosiologi, dan teori peradaban. Latar 
belakang penelitian ini berangkat dari kebutuhan untuk meninjau kembali pemikiran Ibn Khaldun secara 
filosofis, bukan sekadar sebagai “proto-sosiolog”, agar kontribusinya terhadap filsafat ilmu dan ilmu sosial 
global dapat dipahami secara komprehensif. Tujuan kajian ini adalah menguraikan konsep-konsep utama 
Ibn Khaldun, seperti ‘asabiyyah, teori siklus peradaban, epistemologi akal dan jiwa, serta gagasan 
pendidikan dan politik, sekaligus menilai relevansinya dalam konteks kontemporer. Metode penelitian yang 
digunakan adalah studi kepustakaan dengan pendekatan analisis historis-filosofis, yakni menelaah teks al-
Muqaddimah dan literatur sekunder untuk menemukan kerangka epistemologis dan filosofis pemikirannya. 
Hasil kajian menunjukkan bahwa Ibn Khaldun menempatkan sejarah sebagai ilmu rasional-empiris, 
memperkenalkan kritik historiografi yang ketat, serta mengembangkan teori peradaban (al-‘umrān) yang 
menekankan interaksi sosial, ekonomi, dan politik sebagai faktor penentu dinamika masyarakat. Ia juga 
menegaskan peran akal sebagai watak alami manusia, namun tetap membatasi pada wilayah empiris dan 
rasional, sementara wahyu menjadi penuntun transenden. Kesimpulannya, filsafat Ibn Khaldun 
menghadirkan paradigma utuh tentang peradaban yang memadukan rasionalitas, moralitas, dan 
spiritualitas, serta tetap relevan untuk membaca fenomena sosial-politik modern. 
Kata Kunci: Ibnu Khladun, Filsafat, Sejarah 
 
Abstract: Ibn Khaldun (1332–1406 CE) was a great thinker in the Islamic tradition who, through his 
monumental work al-Muqaddimah, laid the foundations for the philosophy of history, sociology, and the 
theory of civilization. The background of this research is based on the need to review Ibn Khaldun's 
thoughts philosophically, not merely as a "proto-sociologist," so that his contributions to the philosophy of 
science and global social sciences can be understood comprehensively. The purpose of this study is to 
outline Ibn Khaldun's main concepts, such as 'asabiyyah, the theory of the cycle of civilization, the 
epistemology of reason and soul, and the ideas of education and politics, while also assessing their 
relevance in the contemporary context. The research method used is a literature study with a historical-
philosophical analysis approach, namely examining the text of al-Muqaddimah and secondary literature to 
find the epistemological and philosophical framework of his thought. The results of the study show that 
Ibn Khaldun positioned history as a rational-empirical science, introduced a rigorous historiographical 
critique, and developed a theory of civilization (al-'umrān) that emphasized social, economic, and political 
interactions as determining factors in societal dynamics. He also emphasized the role of reason as a natural 
human trait, but still limited it to the empirical and rational realm, while revelation served as a transcendent 
guide. In conclusion, Ibn Khaldun's philosophy presents a complete paradigm of civilization that combines 
rationality, morality, and spirituality, and remains relevant for reading modern socio-political phenomena. 
Keywords: Ibn Khladun, Philosophy, History 

 

Latar Belakang 

Ibn Khaldun (1332–1406 M) merupakan salah satu pemikir besar dalam tradisi intelektual 

Islam yang memberikan landasan filosofis bagi studi sejarah, masyarakat, dan peradaban 

melalui karyanya al-Muqaddimah. Keunikan pemikirannya terletak pada pendekatan rasional-

empiris yang digunakan untuk menjelaskan fenomena sosial, sehingga ia dianggap sebagai 

mailto:widodo.hami@uingusdur.ac.id


Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

15 
 

pelopor ilmu sosiologi, filsafat sejarah, dan historiografi modern.1 Melalui analisisnya tentang 

‘umrān (peradaban), Ibn Khaldun menjelaskan bahwa masyarakat berkembang mengikuti 

hukum-hukum alamiah yang dapat dipahami secara ilmiah dan teratur .2 

Konsep penting lain seperti ‘asabiyyah (solidaritas sosial) menjadi kerangka utama bagi 

Ibn Khaldun untuk menjelaskan kekuatan, stabilitas, dan kehancuran sebuah dinasti atau 

negara. Menurutnya, kuat atau lemahnya ‘asabiyyah sangat menentukan dinamika politik dan 

sosial suatu masyarakat, sehingga faktor solidaritas menjadi variabel utama dalam analisis 

peradaban.3 Selain itu, teori siklus peradaban yang diperkenalkannya—dari fase pembentukan 

hingga kemunduran—menjadi salah satu kontribusi terpenting dalam memahami pola naik-

turunnya kekuasaan dalam sejarah.4 

Dalam konteks kontemporer, pemikiran Ibn Khaldun semakin relevan untuk membaca 

fenomena modern seperti krisis legitimasi politik, polarisasi sosial, ketimpangan ekonomi, dan 

disintegrasi nasional. Analisisnya memberikan perspektif filosofis yang mendalam tentang 

relasi antara moralitas elite, struktur ekonomi, serta kohesi sosial dalam menentukan 

keberlanjutan sebuah peradaban. Hal ini menunjukkan bahwa pemikiran Ibn Khaldun bukan 

hanya bersifat historis, tetapi juga menawarkan paradigma teoretis yang dapat diaplikasikan 

dalam studi sosial dan politik masa kini. 

Namun demikian, terdapat kecenderungan dalam literatur modern yang mereduksi Ibn 

Khaldun hanya sebagai tokoh “proto-sosiolog”, sementara aspek filosofis dalam kerangka 

pikirnya kurang mendapat sorotan. Padahal, penegasannya tentang prinsip kausalitas, pola 

universal sejarah, hingga analisis epistemologis tentang ilmu-ilmu manusia menunjukkan 

bahwa pemikiran Ibn Khaldun merupakan sistem filsafat peradaban yang utuh.5 Oleh karena 

itu, penelitian mendalam terhadap filsafat Ibn Khaldun diperlukan untuk memahami 

kontribusinya secara komprehensif dalam wacana filsafat Islam dan ilmu sosial global. 

Metode 

                                                           
1 Hafidz Hasyim, Watak Peradaban Dalam Epistemologi Ibnu Khaldun (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2012).h. 77-82. 
2 Misbâh Al-آmily, Ibnu Khaldun; Wa Tawaffuq Al-Fikr Al-Araby ‘Ala Al-Fikr Al-Yûnâny Bi Iktisyâfihi 

Haqâiq Al-Falsafah (Ad-Dâr al-Jamâhîriyyah li an-Nasyr wa at-Tauzî’ wa al-I’lân, cet I, 1988).h. 5-8. 
3 Fuad Baali; and Ali Wardi, Ibnu Khaldun Dan Pola Pemikiran Islam (Terj. Ahmadie Thoha) (Jakarta: 

Pustaka Firdaus, 1981).h. 42. 
4 Zainab Al-Khudhairi, Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun (Bandung: Pustaka Bandung, 1995).h. 168. 
5 Abdurrahman Kasdi, “PEMIKIRAN IBNU KHALDUN DALAM PERSPEKTIF SOSIOLOGI DAN 

FILSAFAT SEJARAH,” Fikrah 2, no. 1 (2014): 291–307. 



Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

16 
 

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi kepustakaan (library 

research). Penulis mencoba mengumpulkan literatur yang terkait dengan Ibnu Khaldun 

terutama dalam kitab Muqaddimah dengan pendekatan analisis historis-filosofis, yakni 

menelaah teks al-Muqaddimah dan literatur sekunder untuk menemukan kerangka 

epistemologis dan filosofis pemikirannya. 

Pembahasan 

1. Biografi Ibnu Khaldun 

Nama lengkap Ibn Khaldun adalah Waliyuddîn Abū Zaid ‘Abdurrahmān bin Muhammad 

Ibn Khaldun al-Hadrami al-Ishbīlī. Ia lahir di Tunisia pada awal Ramadan 732 H (27 Mei 1332 M)6 

dan meninggal dunia di Kairo pada 17 Maret 1406 M. Leluhur Ibn Khaldun berasal dari 

Hadramaut, kemudian berpindah ke Sevilla (Spanyol) pada abad ke-8 setelah wilayah tersebut 

berada di bawah kekuasaan Muslim. Keluarganya dikenal sebagai pendukung Dinasti Umayyah 

dan selama beberapa generasi memegang jabatan penting dalam pemerintahan di Andalusia, 

hingga akhirnya bermigrasi ke Maroko. Dari Maroko, keluarga ini kemudian menetap di 

Tunisia, di mana mereka memperoleh kehormatan dari istana dan dianugerahi tanah oleh 

Dinasti Hafsiyah.7 

Sejak kecil, Ibn Khaldun telah terlibat dalam tradisi intelektual di kota kelahirannya dan 

menyaksikan dinamika politik secara langsung. Kakeknya pernah menjabat sebagai menteri 

keuangan di Tunis, sedangkan ayahnya adalah seorang administrator sekaligus perwira militer. 

Berbeda dari keluarganya, Ibn Khaldun lebih tertarik pada dunia ilmu pengetahuan. Pada usia 

muda, ia telah menguasai sejarah, sosiologi, dan berbagai ilmu klasik, termasuk ‘ulūm ‘aqliyyah 

seperti filsafat, tasawuf, dan metafisika.8 Ia menimba ilmu dari sejumlah ulama, di antaranya 

Abu Abdillah Muhammad bin al-Arabi al-Hashasyiri dan Abu al-Abbas Ahmad bin al-Qushshar. 

Kejeniusan dan keluasan pengetahuannya membuat banyak kalangan menyebut Ibn Khaldun 

sebagai seorang intelektual ensiklopedis atau “kamus berjalan.” 

Setelah dewasa, Ibn Khaldun mulai terlibat secara intens dalam aktivitas politik hingga 

mengantarkannya menduduki sejumlah posisi penting. Pada usia yang masih sangat muda, 

sekitar 20 tahun, ia dipercaya oleh Sultan Abu Inan di Fez, Maroko, untuk menjadi 

sekretarisnya. Ia tinggal di Maroko dari tahun 1354 hingga 1362, sebelum akhirnya 

                                                           
6 Abdurrahman Ibnu Khaldun, At-Ta’rif Bi Ibni Khaldun Wa Rihlatuhu Gharban Wa Syarqan (Cairo: 

Lajnah al-Ta’lif wa Tarjamah wa Al-Nashr, 1951).h. 1. 
7 Syafiuddin, Negara Islam Menurut Konsep Ibnu Khaldun (Yogyakarta: Gama Media, 2007).h. 21. 
8 Syafiuddin.h. 20-24. 



Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

17 
 

memutuskan meninggalkan Afrika Utara dan berangkat ke Granada, Spanyol, pada 26 

Desember 1362. Keputusan ini dipengaruhi oleh memanasnya situasi politik di Maroko, terlebih 

setelah ia pernah dipenjara selama 21 bulan akibat dituduh bersekongkol dengan Pangeran 

Muhammad dalam upaya menggulingkan Sultan Abu Inan.9 

Sesampainya di Granada, Ibn Khaldun disambut dengan penuh penghormatan oleh 

penguasa setempat. Bahkan pada tahun berikutnya, ia dipercaya oleh Sultan untuk menjadi 

utusan diplomatik kepada Raja Castilla, Pedro, guna merumuskan perjanjian damai di antara 

kedua kerajaan. Misi ini berhasil dengan baik dan menjadikan Ibn Khaldun sebagai salah satu 

tokoh politik paling berpengaruh saat itu. Namun keberhasilan tersebut menimbulkan 

kecemburuan dari Ibn al-Khatib, yang kemudian merusak hubungan Ibn Khaldun dengan 

Sultan. Sebagaimana dicatat dalam al-Ta‘rif, hal ini mendorong Ibn Khaldun menuju Bijayah, di 

mana ia mendapatkan sambutan baik dan diangkat menjadi pejabat Hijabah, sebuah jabatan 

yang setara dengan Perdana Menteri. Setelah itu, ia berpindah ke Biskarah karena 

kedekatannya dengan penguasanya, Ahmad Ibn Yusuf Ibn Mazni.10 

Memasuki akhir hayatnya, Ibn Khaldun mulai menarik diri dari hiruk-pikuk dunia politik. 

Ia menolak berbagai tawaran jabatan tinggi karena ingin memusatkan perhatian pada 

pengembangan karya ilmiah. Beragam pengalaman politik dan sosial yang dialaminya akhirnya 

menjadi fondasi penting dalam merumuskan teori-teorinya di dalam al-Muqaddimah serta 

sejumlah karya lain yang kemudian menjadi rujukan utama dalam studi sejarah dan peradaban 

manusia. 

2. Konsep Filsafat Sejarah 

Untuk memahami kedudukan sejarah dalam teori Ibnu Khaldun, terlebih dahulu perlu 

dipahami bagaimana ia mendefinisikan sejarah. Menurut Khaldun, sejarah memiliki dua 

dimensi: sisi luar dan sisi dalam. Dari sisi luarnya, sejarah sekadar catatan tentang perputaran 

zaman dan pergantian kekuasaan di masa lampau. Namun, pada tataran yang lebih dalam, 

sejarah adalah proses penalaran kritis (naẓar) dan penyelidikan cermat untuk menemukan 

kebenaran. Sejarah berfungsi menjelaskan secara rasional sebab-musabab dan asal-usul 

berbagai peristiwa, serta memberikan pemahaman mendalam mengenai bagaimana dan 

mengapa suatu kejadian berlangsung. Pemaknaan sejarah seperti ini membuat Khaldun 

                                                           
9
 Syafiuddin.h. 26. 

10 Syafiuddin.h. 29. 



Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

18 
 

meyakini bahwa sejarah memiliki akar filosofis (ḥikmah) dan karenanya layak dianggap sebagai 

bagian dari filsafat itu sendiri.11 

Dengan menghubungkan sejarah dan filsafat, Ibnu Khaldun sebenarnya ingin 

menegaskan bahwa sejarah memberi daya inspiratif dan intuisi bagi filsafat, sementara filsafat 

memberikan kerangka logis yang memperkuat analisis sejarah. Melalui perangkat logika kritis, 

seorang sejarawan dapat menyeleksi, menimbang, dan menguji berbagai sumber—baik 

tertulis maupun lisan—sebelum menghasilkan laporan akhir penelitiannya. Cara pandang 

inilah yang mengantarkan Khaldun merumuskan tujuh kritik historiografi sebagai wujud 

ketelitian dan sikap ilmiahnya dalam menulis sejarah. 

Kritik pertama adalah kecenderungan untuk memihak pada pandangan atau mazhab 

tertentu. Pada kondisi netral, seseorang biasanya akan meneliti dan menimbang suatu 

informasi hingga dapat membedakan mana yang benar dan mana yang keliru. Namun, jika 

pikirannya telah condong kepada suatu keyakinan atau pendapat tertentu, ia cenderung 

menerima informasi yang mendukung pandangan tersebut tanpa telaah kritis. Sikap 

keberpihakan seperti ini akan mengaburkan kejernihan berpikir, menghalangi proses 

penyelidikan, serta membuka peluang terjadinya kekeliruan. 

Kritik kedua berkaitan dengan kecenderungan terlalu mudah mempercayai perawi 

atau pihak yang menyampaikan suatu berita sejarah. Padahal, setiap informasi seharusnya 

baru dapat diterima setelah melalui proses ta‘dīl dan tajrīḥ (kritik kredibilitas perawi). Metode 

ini dikembangkan oleh para ulama hadis untuk menilai kejujuran, ketepatan, dan integritas 

seorang perawi. Hasil penelitian tersebut kemudian dihimpun dan dijadikan rujukan ketika 

hendak menilai kebenaran suatu hadis melalui proses perbandingan berbagai sumber. 

Kumpulan data itu akhirnya membentuk ensiklopedi yang menjadi acuan para ilmuwan dalam 

menilai kualitas riwayat. Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa ta‘dīl dan tajrīḥ merupakan tahapan 

kedua dalam mengkritik informasi sejarah. Tahap pertama adalah menilai apakah sebuah 

peristiwa secara logis mungkin terjadi atau mustahil. Jika suatu laporan sejarah sejak awal 

sudah mustahil, maka tidak ada manfaatnya melakukan penilaian kredibilitas perawinya. 

Metode kritik perawi baru digunakan jika peristiwanya sendiri memungkinkan secara rasional. 

Kritik ketiga berkaitan dengan ketidakmampuan sebagian penulis sejarah dalam 

menangkap maksud asli dari apa yang mereka lihat dan dengar, sehingga laporan yang 

disusun hanya berdasar pada dugaan dan perkiraan. Banyak sejarawan terjebak pada 

                                                           
11 Moeflih Hasbullah; and Dedi Supriyadi, Filsafat Sejarah (Bandung: CV. Pustaka Setia, 2012).h. 256. 



Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

19 
 

kesalahan karena tidak memahami makna sebenarnya dari peristiwa yang mereka saksikan 

atau dengar. Mereka kerap menghubungkan berita sesuai prasangka dan cara pandang 

pribadi, sehingga menghasilkan kesimpulan yang keliru. Penyebab ini berkaitan dengan aspek 

psikologis dalam proses pengamatan. Artinya, seorang pengamat sejarah mungkin tepat 

dalam mencatat suatu kejadian, tetapi ia bisa salah dalam menafsirkannya. Dengan demikian, 

ia melaporkan sesuatu berdasarkan persepsi subyektif yang tidak sesuai dengan 

kenyataannya, sementara persepsi tersebut sendiri keliru. 

Kritik keempat berkaitan dengan anggapan bahwa suatu informasi sudah pasti benar 

tanpa dasar sumber yang kuat. Hal ini biasanya muncul ketika seorang penulis sejarah 

menerima begitu saja klaim kebenaran yang disampaikan oleh perawi, sehingga 

menganggapnya tidak perlu diuji kembali. Dengan demikian, ia menyampaikan informasi yang 

keliru dengan keyakinan penuh bahwa itu adalah fakta. Faktor ini masih berkaitan dengan 

kritik kedua mengenai kepercayaan berlebihan kepada penutur berita. 

Kritik kelima adalah ketidakmampuan mencocokkan kondisi nyata dengan peristiwa 

yang sesungguhnya terjadi. Sejarawan sering kali merasa cukup dengan deskripsi permukaan 

berdasarkan apa yang tampak, tanpa memahami konteks atau detail yang lebih dalam. 

Akibatnya, interpretasinya dapat memutarbalikkan kejadian tersebut. Jika seorang penulis 

sejarah tidak menyadari adanya distorsi seperti ini, ia secara tidak sengaja akan menyampaikan 

informasi yang tidak akurat dalam tulisannya. 

Kritik keenam menyoroti kecenderungan manusia untuk mencari kedekatan dengan 

para penguasa dan tokoh berpengaruh, biasanya melalui pujian, penyebaran kemasyhuran 

mereka, atau dengan selalu membenarkan dan menafsirkan tindakan mereka secara positif. 

Sikap seperti ini akhirnya melahirkan gambaran yang keliru mengenai peristiwa sejarah. Kritik 

ketujuh adalah ketidaktahuan terhadap hukum-hukum yang mengatur karakter dan dinamika 

perubahan sosial. Padahal, segala sesuatu—baik peristiwa maupun tindakan—selalu berada 

dalam kerangka hukum watak dan hukum perubahan. Jika seorang penulis sejarah memahami 

sifat dasar suatu peristiwa, perubahan yang terjadi, serta konteksnya, pengetahuan tersebut 

akan sangat membantunya menjelaskan suatu kejadian secara akurat dan membedakan mana 

informasi yang benar dan mana yang mengandung kepalsuan. Berdasarkan tujuh prinsip kritik 

inilah Ibnu Khaldun mengevaluasi para sejarawan sebelumnya, termasuk al-Mas‘udi, yang 

menurutnya kerap menerima informasi yang tidak masuk akal tanpa kritik memadai.12 

                                                           
12

 Hasbullah; and Supriyadi.h. 258. 



Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

20 
 

3. Watak Peradaban (al-Thabi’I al-‘umrān) dalam Epistemologi Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun menegaskan bahwa ilmu ini merupakan himpunan berbagai disiplin 

pengetahuan, termasuk di dalamnya ilmu sosiologi. Istilah al-‘umrān memiliki cakupan yang 

sangat luas, mencakup seluruh aktivitas manusia, seperti wilayah geografis peradaban, 

kegiatan ekonomi, aspek sosial, politik, hingga perkembangan ilmu pengetahuan. Dalam 

kerangka pemikiran Ibn Khaldun, al-‘umrān dipahami sebagai metodologi umum yang 

membahas prinsip-prinsip dasar peradaban, yang melalui penerapannya suatu masyarakat 

dapat mencapai puncak kemajuan 13. 

Secara kodrati, menurut Ibn Khaldun, manusia membutuhkan interaksi sosial untuk 

membangun peradaban, sebab pada hakikatnya manusia adalah makhluk sosial. Karena itu, 

manusia harus hidup bersama dan berkelompok, karena kebersamaan merupakan bagian dari 

tabiat sosial mereka. Inilah makna mendasar dari peradaban. Pertemuan dan interaksi 

antarmanusia sangat penting bagi keberlangsungan hidup; tanpa itu, keberadaan manusia 

tidak akan sempurna. Tuhan menghendaki agar manusia memakmurkan bumi, dan tugas 

kekhalifahan diberikan kepada mereka untuk mewujudkannya.14 

Menurut Ibn Khaldun, manusia secara naluriah membutuhkan interaksi untuk 

membangun sebuah peradaban, karena pada hakikatnya manusia adalah makhluk sosial. Oleh 

sebab itu, manusia harus hidup bersama dan saling berkumpul, sebab kebersamaan 

merupakan sifat dasar mereka. Inilah inti dari lahirnya peradaban. Pertemuan dan interaksi 

antarmanusia menjadi hal yang sangat penting bagi keberlangsungan hidup; tanpa itu, 

manusia tidak akan mencapai kesempurnaan keberadaannya. Tuhan menghendaki agar 

manusia memakmurkan bumi, dan tugas kekhalifahan diberikan kepada mereka untuk 

menjalankan amanah tersebut. 

Ibn Khaldun juga dikenal dengan teorinya mengenai “tingkatan kekayaan” sebagai 

penentu kelas sosial. Ia menjelaskan bahwa kekayaan yang tersebar di tengah masyarakat 

akan membentuk lapisan-lapisan status sosial. Lapisan tertinggi ditempati oleh raja, karena 

tidak ada kedudukan lain di atasnya yang dapat memberikan sesuatu kepada orang lain. 

Adapun lapisan paling rendah adalah mereka yang tidak memiliki harta di antara kelompok 

sejenisnya maupun ketika dibandingkan dengan kelas sosial lain. Ia juga mengaitkan sifat 

kebajikan dengan kondisi kefakiran. Menurutnya, banyak orang yang terbiasa menikmati 

kemewahan dan kehormatan, namun hal itu tidak membawa mereka kepada kebahagiaan 

                                                           
13

 Kasdi, “PEMIKIRAN IBNU KHALDUN DALAM PERSPEKTIF SOSIOLOGI DAN FILSAFAT SEJARAH.” 
14

 Abdurrahman Ibnu Khaldun, Muqaddimah (Bairut Libanon, cet. ke-5: Dar al-Qalam, 1983).h. 41-43. 



Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

21 
 

yang sejati. Sebaliknya, mereka justru harus berjuang keras untuk mempertahankan gaya 

hidup tersebut, sehingga akhirnya terjerumus pada kemiskinan.15 

Secara lebih rinci,16 mengutip Sastrapratedja menjelaskan bahwa peradaban (al-

‘Umrān) memiliki berbagai dimensi. Pertama, peradaban merefleksikan realitas kemanusiaan. 

Ia menunjukkan kualitas khas manusia yang menjadi potensi alamiahnya dan membedakan 

manusia dari makhluk lainnya. Kedua, peradaban menjadi dasar terbentuknya masyarakat. 

Menurut Ibn Khaldun, kehidupan sosial merupakan kebutuhan mendasar agar manusia dapat 

mempertahankan hidupnya. 

Ketiga, peradaban berfungsi sebagai sarana pemenuhan kebutuhan manusia. Dalam 

proses memenuhi kebutuhan itulah—yang menurut Ibn Khaldun bersifat alamiah—manusia 

terdorong untuk terus berkreasi, mengembangkan keadaan hidupnya, dan membangun 

peradaban. Keempat, peradaban manusia selalu berkaitan dengan konteks waktu, tempat, 

dan geografi. Ibn Khaldun menjelaskan panjang lebar bagaimana faktor-faktor tersebut 

memengaruhi karakter manusia. Secara nyata, peradaban menimbulkan dampak pada banyak 

aspek: perbedaan watak dan temperamen akibat kondisi sosial yang berbeda, perkembangan 

teknologi, dinamika ekonomi, perubahan politik dan administrasi, evolusi struktur sosial, 

perkembangan lembaga keagamaan, hingga pertumbuhan simbol-simbol budaya. Keenam, 

sebagai hasil kreasi manusia, peradaban memiliki dimensi historis. Karena itu, bagi Ibn 

Khaldun, kajian peradaban tidak hanya menyangkut sejarah masa lalu, tetapi juga mencakup 

refleksi filosofis yang dapat menjadi landasan untuk menggali perkembangan peradaban 

berikutnya. 

Uraian Sastrapratedja tersebut menunjukkan bahwa pendekatan Ibn Khaldun dalam 

memahami peradaban bukan hanya bersifat filosofis terhadap fenomena sosial, tetapi juga 

mengandung aspek antropologis. Ibn Khaldun menempatkan manusia sebagai aktor utama 

pembentuk peradaban, sebab seluruh aktivitas manusia—termasuk tindakan moralnya—

mempengaruhi perjalanan sejarah. Karena itu, wajar bila Ibn Khaldun berusaha menemukan 

hukum-hukum pasti mengenai sejarah dan peradaban manusia yang meliputi seluruh aspek 

kehidupan: ekonomi, politik, sosial-budaya, serta lingkungan dan geografi. Dengan demikian, 

peradaban dan institusi-institusinya tidak dapat dipandang sebagai entitas yang berdiri sendiri 

tanpa keterkaitan dengan manusia. Peradaban terbentuk melalui hubungan saling 

                                                           
15

 Khaldun.h. 390-391. 
16

 Hasyim, Watak Peradaban Dalam Epistemologi Ibnu Khaldun. 



Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

22 
 

mempengaruhi dengan kreativitas manusia, yang selalu terkait dengan ide, nilai, emosi, dan 

pemikirannya. 

4. Berpikir sebagai Watak Alami Manusia 

Epistemologi Ibn Khaldun berangkat dari pandangannya bahwa kemampuan berpikir 

merupakan watak alami (ṭabī‘ah) manusia yang membedakannya dari makhluk lain. Dalam al-

Muqaddimah, ia menjelaskan bahwa akal adalah potensi bawaan yang memungkinkan manusia 

memahami realitas, menimbang kemaslahatan, serta mengembangkan ilmu pengetahuan. 

Akal bekerja secara berurutan melalui tahapan pengetahuan, dimulai dari penangkapan 

inderawi, kemudian diproses oleh daya imajinasi, hingga mencapai abstraksi intelektual yang 

menghasilkan konsep-konsep universal. Tahapan ini menunjukkan bahwa proses berpikir 

merupakan mekanisme alami dalam diri manusia.17 

Ibnu Khaldun melihat empat karakteristik manusia yang membedakan dengan 

makhluk lainnya. Pertama, manusisa sebagai makhluk sosial (hayawan ijtima’/ social animal), 

kedua, manusia sebagai makhluk yang berakal (hayawan nathiq/ logical animal), ketiga, 

manusia sebagai makhluk politik (hayawan siyasi/ political animal), keempat, manusia sebagai 

makhluk ekonomi (hayawan iqtishady/ economical animal). Bagi Ibn Khaldun, kemampuan 

berpikir bukan hanya sifat kognitif, tetapi juga kebutuhan eksistensial manusia dalam menjaga 

kelangsungan hidupnya. Dengan akal, manusia mampu memenuhi kebutuhan dasar, 

mengembangkan teknologi, membangun organisasi sosial, dan pada akhirnya menciptakan 

peradaban (al-‘umrān). Karena itu, peradaban lahir dari aktivitas intelektual manusia yang 

mengolah pengalaman dan mengembangkan pengetahuan. Selain fungsi intelektual, Ibn 

Khaldun menegaskan bahwa akal juga berperan dalam aspek etis dan moral. Akal memberi 

kemampuan kepada manusia untuk menilai baik dan buruk, benar dan salah, serta mengambil 

keputusan yang bermaslahat. Dengan demikian, akal menjadi dasar bagi pertanggungjawaban 

moral manusia. Meski memberikan kedudukan tinggi kepada akal, Ibn Khaldun tetap 

menegaskan adanya batasan epistemologis. Akal, menurutnya, hanya mampu memahami 

realitas empiris dan rasional; sementara perkara metafisika dan yang gaib memerlukan 

bimbingan wahyu. Dengan demikian, Ibn Khaldun memadukan rasionalitas dan keimanan 

secara seimbang: akal sebagai fondasi ilmu dan peradaban, dan wahyu sebagai penuntun 

hakikat transenden.18 

                                                           
17

 Hasyim. h. 115. 
18

 A Rasyidi, Pengantar Filsafat (Jakarta: Bulan Bintang, 1992). h. 149-150. 



Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

23 
 

Menurut Ibn Khaldun, jiwa manusia (al-nafs al-insāniyyah) memiliki tingkatan dan 

fungsi yang tersusun secara bertahap sesuai kemampuan kognitif dan aktivitasnya dalam 

memahami realitas. Ia membagi struktur jiwa manusia ke dalam tiga kemampuan utama: jiwa 

vegetatif, jiwa hewani, dan jiwa insani (rasional). Pertama, jiwa vegetatif (al-nafs al-nabātīyah), 

yaitu lapisan jiwa yang bertanggung jawab atas pertumbuhan, nutrisi, dan reproduksi. 

Tingkatan ini merupakan aspek paling dasar yang dimiliki manusia dan hewan, karena 

berkaitan dengan kebutuhan biologis. Kedua, jiwa hewani (al-nafs al-ḥayawānīyah), yakni 

kemampuan jiwa yang memungkinkan manusia merasakan, bergerak, dan merespons 

rangsangan melalui pancaindra. Pada tingkat ini, manusia memiliki daya imajinasi, ingatan, 

serta kemampuan mengolah citra inderawi. Ketiga, puncak klasifikasi adalah jiwa insani atau 

jiwa rasional (al-nafs al-nāṭiqah) yang menjadi ciri khas manusia. Jiwa rasional inilah yang 

memungkinkannya berpikir abstrak, memahami konsep universal, mempertimbangkan baik–

buruk, serta mengembangkan ilmu pengetahuan dan peradaban. Dalam Muqaddimah, Ibn 

Khaldun menekankan bahwa jiwa insani menjadi pusat aktivitas intelektual yang menghasilkan 

pengetahuan melalui proses bertingkat: dari tangkapan indera, pemrosesan imajinasi, hingga 

analisis akal.19 

Lebih jauh, Ibn Khaldun menjelaskan bahwa kemampuan-kemampuan jiwa tersebut 

berjalan secara hierarkis dan saling melengkapi. Jiwa vegetatif menyediakan dasar biologis, 

jiwa hewani menghadirkan kemampuan untuk mengalami dunia secara sensori, dan jiwa 

rasional menyempurnakan keduanya dengan kemampuan memahami makna. Jiwa rasional 

juga memungkinkan manusia mencapai derajat kesempurnaan spiritual karena mampu 

membedakan kebenaran, menimbang moralitas, dan memahami tujuan hidup. Namun, Ibn 

Khaldun juga menyadari bahwa jiwa rasional memiliki batas. Ia hanya mampu mencapai 

pengetahuan empiris dan rasional, sedangkan pengetahuan metafisika tertinggi tetap 

memerlukan bimbingan wahyu. Pandangan ini menunjukkan bahwa meskipun ia sangat 

menekankan potensi intelektual manusia, Ibn Khaldun tetap mempertahankan keseimbangan 

antara peran akal dan peran wahyu.20 

5. Epistemologi Pendidikan Islam 

Ibnu Khaldun mengelompokkan ilmu pengetahuan ke dalam tiga kategori besar. 

Pertama, ilmu kebahasaan (ilmu lisan), yaitu seluruh cabang ilmu yang berkaitan dengan tata 

bahasa, gramatika, sastra, dan karya yang tersusun secara puitis. Kedua, ilmu naqli, yakni ilmu-

                                                           
19

 Baali; and Wardi, Ibnu Khaldun Dan Pola Pemikiran Islam (Terj. Ahmadie Thoha). h. 311-315. 
20

 Syamsuddin Arif, Filsafat Ilmu: Perspektif Barat Dan Islam (Jakarta: Gema Insani, 2020). h. 255-257. 



Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

24 
 

ilmu yang bersumber dari wahyu, seperti Al-Qur’an dan sunah Nabi. Di dalamnya termasuk 

kajian sanad dan matan hadis, verifikasi keabsahan riwayat, serta kaidah-kaidah dalam fikih. 

Melalui ilmu-ilmu inilah manusia dapat memahami hukum-hukum Allah. Dari Al-Qur’an 

berkembang disiplin tafsir, hadis, dan ushul fikih sebagai sarana menganalisis dan menetapkan 

hukum syariat. Ketiga, ilmu aqli, yaitu ilmu yang bersandar pada kemampuan berpikir dan 

kecerdasan manusia. Kelompok ini mencakup logika, ilmu alam, metafisika, teknik, 

matematika, etika dan perilaku manusia, bahkan termasuk ilmu sihir dan astrologi. Namun, Ibn 

Khaldun menilai ilmu nujum atau astrologi sebagai ilmu yang rusak (fasid), sebab ia mengklaim 

dapat meramalkan kejadian melalui perbintangan, sesuatu yang bertentangan dengan prinsip 

tauhid bahwa hanya Allah yang mengetahui hal gaib. 

Terkait ilmu naqli yang bersumber dari agama-agama sebelum Islam, Ibn Khaldun 

berpandangan bahwa seluruhnya telah gugur dan tidak boleh dikaji kembali. Pendapat ini ia 

dasarkan pada hadis Nabi yang melarang membenarkan maupun mendustakan ahli kitab, dan 

memerintahkan untuk berpegang teguh pada wahyu yang diturunkan kepada umat Islam. 

Ibnu Khaldun juga mengutip peristiwa ketika Nabi melihat Umar r.a. membawa lembaran 

Taurat; Nabi menegurnya dengan tegas dan menegaskan bahwa jika Nabi Musa masih hidup, 

ia pun wajib mengikuti ajaran Nabi Muhammad. Dengan dasar inilah Ibn Khaldun menekankan 

bahwa sumber pengetahuan agama yang sah hanyalah Al-Qur’an dan sunah, bukan kitab-kitab 

terdahulu 21. 

Dalam Muqaddimah, Ibn Khaldun menegaskan bahwa proses pembelajaran yang 

efektif harus dilakukan secara bertahap agar peserta didik mampu menguasai materi secara 

menyeluruh dan mendalam. Ia menekankan bahwa guru perlu memilih metode yang tepat 

untuk mendukung perkembangan kemampuan intelektual siswa. Salah satu metode yang 

dipandang penting oleh Ibn Khaldun adalah metode diskusi. Menurutnya, dialog dan diskusi 

merupakan media belajar yang sangat berpengaruh dalam meningkatkan kualitas berpikir 

peserta didik, khususnya bagi mereka yang sudah berada pada tingkat lanjut. Metode ini tidak 

hanya melatih kemampuan analisis, tetapi juga membentuk sikap menghargai pendapat orang 

lain dan menghindarkan siswa dari sifat fanatik. Ibn Khaldun bahkan mengkritik metode 

pengajaran yang hanya menekankan hafalan (verbalisme), terutama ketika hafalan tersebut 

tidak disertai pemahaman yang dapat diverifikasi melalui pengalaman inderawi. Menurutnya, 

cara seperti itu justru menghambat proses pembentukan pemahaman yang kokoh. Ia 

                                                           
21

 Yayat Hidayat, “PENDIDIKAN DALAM PERSPEKTIF IBNU KHALDUN,” Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 1 
(2019): 11–22, https://doi.org/https://doi.org/10.32529/al-ilmi.v2i1.261. 



Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

25 
 

mendorong para pendidik untuk mengadopsi pendekatan ilmiah dalam menjelaskan berbagai 

persoalan keilmuan. Ibn Khaldun menegaskan bahwa kemampuan memahami ilmu (malakah) 

paling efektif diperoleh melalui latihan mengungkapkan gagasan secara jelas melalui diskusi 

dan debat ilmiah, karena cara ini dapat mempertajam nalar dan memperluas pemahaman. 

Selain itu, Ibn Khaldun juga memperkenalkan metode kasih sayang (al-qurb wa al-

mu‘ānah) sebagai pendekatan penting dalam pendidikan. Ia menolak keras penggunaan 

kekerasan fisik terhadap peserta didik, terutama anak-anak, karena tindakan tersebut dapat 

merusak kondisi psikologis mereka dan berdampak negatif pada proses belajar. Meski begitu, 

ia mengingatkan bahwa sikap terlalu lembut juga tidak tepat, karena dapat menjadikan 

peserta didik terlena, tidak bersungguh-sungguh, dan kehilangan motivasi berpikir. Oleh 

karena itu, ia menyarankan agar pendidik bersikap seimbang: penuh kasih sayang layaknya 

orang tua kepada anak, namun tetap tegas pada batas tertentu tanpa menggunakan 

kekerasan fisik. Menurutnya, keseimbangan antara kasih sayang dan ketegasan inilah yang 

akan membantu membentuk karakter peserta didik serta mendukung perkembangan belajar 

mereka secara optimal 22. 

Metode ceramah serta penyampaian kisah merupakan salah satu teknik pembelajaran 

yang paling sering diterapkan oleh para guru dan pendidik Muslim. Melalui metode ini, guru 

memberikan penjelasan secara lisan mengenai pokok bahasan tertentu, sementara peserta 

didik berperan terutama sebagai pendengar, meskipun biasanya diselingi dengan sesi tanya 

jawab 23. Menurut Ali al-Jumbulati, Ibn Khaldun sebenarnya tidak setuju dengan penggunaan 

ceramah yang bersifat verbalisme, yaitu penyampaian materi tanpa pemahaman mendalam 

dan hanya berorientasi pada hafalan. Ia menolak model pembelajaran yang menuntut siswa 

menghafal hal-hal yang tidak dapat dipahami secara inderawi atau tidak mampu diverifikasi 

melalui pengalaman nyata. Hafalan yang bersifat mekanis seperti ini, menurutnya, justru 

menghambat perkembangan kemampuan memahami secara komprehensif. 

Secara psikologis, manusia memiliki kecenderungan alami untuk meniru perilaku orang 

lain, terutama sosok yang dikaguminya. Karena itu, metode keteladanan menjadi salah satu 

pendekatan pendidikan yang sangat penting. Nana Jumhana menjelaskan bahwa Ibn Khaldun 

sangat menyadari signifikansi metode ini dan menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan 

sangat dipengaruhi oleh kualitas keteladanan seorang guru, baik dalam aspek keilmuan 

                                                           
22

 Ibrah Safirah;, Ridwan Saleh;, and Herlini Puspika Sari, “Filsafat Pendidikan Ibnu Khaldun: Relevansi 
Dalam Konteks Pendidikan Modern,” Ihsan: Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 4 (2024): 71–80, 
https://doi.org/https://doi.org/10.61104/ihsan.v2i4.359. 

23
 A Syar’i, Filsafat Pendidikan Islam (Kalimantan Tengah: CV. Narasi Nara, 2020). 



Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

26 
 

maupun akhlak. Menurut Ibn Khaldun, kesempurnaan proses belajar akan dicapai ketika 

penuntut ilmu mencari guru-guru terbaik yang pantas dijadikan contoh dalam perilaku dan 

pengetahuan 24. Keteladanan sendiri terbagi menjadi dua bentuk: keteladanan yang tidak 

disengaja, seperti teladan dalam hal keilmuan, kepemimpinan, dan keikhlasan; serta 

keteladanan yang disengaja, misalnya menunjukkan cara membaca yang benar atau 

memperagakan tata cara shalat yang sesuai tuntunan. Ibn Khaldun menekankan bahwa 

proses pengajaran harus mengikuti prinsip-prinsip tertentu agar materi dapat diserap dengan 

baik oleh peserta didik. Pada tahap pertama, pengetahuan disampaikan secara menyeluruh 

dalam bentuk yang bersifat umum. Setelah itu, materi dikembangkan secara bertahap 

sehingga siswa mampu memahami setiap bagian dari ilmu tersebut secara lebih mendalam. 

Setelah konsep awal disampaikan, guru kemudian memperjelas dan mendekatkan 

pemahaman siswa melalui penjabaran-penjabaran yang disesuaikan dengan kemampuan 

berpikir dan kesiapan intelektual mereka. Dengan cara ini, peserta didik secara berangsur-

angsur terbiasa memahami dan menguasai materi melalui proses pengulangan, pendalaman, 

dan pembiasaan 25. 

6. Filsafat Politik Menurut Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun memulai gagasan politiknya dengan menelaah dinamika sejarah serta 

perubahan sosial yang terjadi dalam masyarakat.26 Pendekatan inilah yang membedakannya 

dari para pemikir politik Muslim sebelumnya. Misalnya, Al-Farabi banyak membangun teori 

politiknya dengan merujuk pada konsep-konsep filsafat Plato, seperti gagasan al-madīnah al-

fāḍilah atau negara utama, yang kemudian diselaraskan dengan nilai-nilai politik dalam Islam. 

Berbeda dengan itu, pemikiran politik Ibn Khaldun berkembang secara independen dan tidak 

mengikuti pola para pemikir Muslim terdahulu.27 

Jika para pemikir politik sebelum dirinya lebih menekankan pada teori politik 

normatif—yakni politik sebagaimana mestinya atau bersifat ideal—maka Ibn Khaldun justru 

menawarkan pendekatan yang lebih realistis dan bersandar pada kondisi sosial yang nyata. 

Pemikiran tentang negara dalam pandangan Ibn Khaldun, terutama terkait bagaimana 

                                                           
24

 R. Nurandriani; and Alghazali S., “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibnu Khaldun Dan Relevansinya 
Dengan Sistem Pendidikan Nasional,” Urnal Riset Pendidikan Agama Islam (JRPAI), 2022, 31. 

25
 P. N. Hidayanti;, M; Sa’diyah, and M. A. Bahy, “Pendidikan Dalam Perspektif Ibnu Khaldun,” 

Slamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 2022, 207–22. 
26

 M. Ishom El-Saha; and Saiful Hadi El-Sutha, Profil Ilmuwan Muslim Perintis Ilmu Pengetahuan 
Modern (Jakarta: Fauzan Inti Kreasi, 2004). h. 333. 

27
 Muhammad Iqbal; and Amin Husein Nasution, Pemikiran Politik Islam Dari Masa Klasik Hingga 

Indonesia Kontemporer, Cet. III (Jakarta: Prenamedia Group, 2015). h. 12. 



Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

27 
 

kekuasaan dapat dipertahankan atau sebab-sebab suatu negara mengalami kemunduran, 

sangat dipengaruhi oleh pengalaman langsungnya dalam dunia pemerintahan. Bagi Ibn 

Khaldun, persoalan penting dalam kehidupan bernegara adalah bagaimana negara mampu 

menjaga solidaritas sosial warganya sehingga tetap memiliki rasa keterikatan dan loyalitas 

terhadap negara tersebut. 

Lebih lanjut, menurut Ibnu Khaldun, negara adalah suatu makhluk hidup, yang lahir, 

kemudian mekar, menjadi tua, dan akhirnya hancur sebagaimana halnya manusia dan 

masyarakat. Umur suatu negara pada umumnya diperkirakan selama tiga generasi, yakni 

sekitar seratus tahun. Dengan demikian, umur yang dimaksudkan oleh Ibnu Khaldun tidaklah 

semata-mata umur atau eksistensi negara tersebut, tetapi juga umur atau masa pemerintahan 

suatu dinasti. Dalam hal ini, suatu pemerintahan atau negara pada umumnya beralih dalam 

berbagai perkembangan dan kondisi yang silih berganti. Perkembangan dan kondisi negara 

pada umumnya tidak lebih dari lima fase. Fase-fase tersebut secara ringkas sebagai berikut: 

a. Fase penaklukan, dengan merebut dan menguasai negara dari pemimpin sebelumnya. 

Ini memang merupakan bagian dari tujuan ‘ashabiyah. ‘Ashabiyah masih kuat dan 

masyarakat berpegang pada corak kehidupan kaum badawi atau primitif yang berani 

dan sederhana. 

b. Fase pembinaan. Kondisi masyarakat telah berubah dari kondisi al-badawah ke al-

hadarah dan tunduk kepada penguasa. Kekuasaan cenderung terpusat pada seorang 

penguasa. ‘Ashabiyah sudah mulai berkurang kekuatannya. 

c. Fase kejayaan. Negara mencapai tingkat kemajuan yang tinggi, hidup mewah. Pada 

tahap ini ‘ashabiyah telah melemah, bahkan penguasa tidak membutuhkannya lagi 

karena ia telah merasa kuat. 

d. Fase kemunduran. Para pemimpin pada tahap ini terdiri atas orang-orang yang kurang 

kreatif, mereka hanya menerima dan mengikuti apa yang dilakukan penguasa 

sebelumnya. 

e. Fase kehancuran. Negara telah memasuki masa tua dan diliputi penyakit kronis yang 

hampir tidak dapat dihindari, dan terus bergerak ke arah keruntuhan. Pada tahap ini, 

penguasa suka hidup berfoya-foya dengan menghambur-hamburkan kekayaan. 

Negara hancur secara politis dan ekonomis karena sirnanya ‘ashabiyah dan tiadanya 

sumber ekonomi yang kuat.28 

                                                           
28

 Khaldun, Muqaddimah. 



Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

28 
 

Penjelasan Ibnu Khaldun mengenai umur negara, tidak sekadar merupakan 

pengetahuan yang ia peroleh dari berbagai sumber, tetapi juga merupakan hasil 

pengamatan langsung terhadap apa yang terjadi di berbagai negara pada zaman 

pertengahan. Dengan demikian, teori tersebut bukanlah berdasarkan pemikiran 

semata. Walaupun Ibnu Khaldun telah menjelaskan batas usia suatu negara atau 

pemerintahan, ia memberikan pengecualian bahwa ada Negara yang melampaui 

umurnya. 

Kesimpulan 

Pemikiran Ibn Khaldun menempati posisi penting dalam kajian sejarah, peradaban, dan 

epistemologi Islam karena kemampuannya memadukan pengalaman empiris, ketajaman 

analisis rasional, dan wawasan filosofis. Biografinya menunjukkan bahwa keluasan wacana 

intelektualnya terbentuk melalui perpaduan pendidikan klasik, pengalaman politik yang 

dinamis, serta keterlibatannya dalam berbagai pusat kekuasaan di Afrika Utara dan Andalusia. 

Pengalaman tersebut membekali Ibn Khaldun dengan perspektif yang kaya tentang dinamika 

sosial, politik, dan budaya yang kemudian menjadi fondasi teorinya. 

Dalam filsafat sejarah, Ibn Khaldun memandang sejarah bukan sekadar catatan 

peristiwa, tetapi sebagai disiplin ilmiah yang membutuhkan penalaran kritis dan metodologi 

yang ketat. Melalui tujuh kritik historiografinya, ia menegaskan bahwa objektivitas, verifikasi 

sumber, dan pemahaman konteks merupakan syarat utama dalam menilai kebenaran sejarah. 

Pandangan ini menjadikannya perintis pendekatan ilmiah dalam historiografi Islam. 

Konsep al-‘umrān yang digagas Ibn Khaldun memberikan kerangka komprehensif 

untuk memahami peradaban sebagai hasil interaksi sosial yang alami dalam diri manusia. 

Peradaban, menurutnya, dibentuk oleh kebutuhan alamiah manusia untuk hidup bersama, 

bekerja sama, dan memenuhi kebutuhan hidup. Faktor geografi, ekonomi, politik, budaya, 

serta dinamika sosial memiliki keterikatan kausal dalam menentukan kemajuan dan 

kemunduran suatu masyarakat. Analisis ini menunjukkan bahwa Ibn Khaldun memiliki 

pendekatan multidisipliner yang mencakup aspek sosiologis, antropologis, dan filosofis 

sekaligus. 

Dalam aspek epistemologi, Ibn Khaldun menegaskan bahwa kemampuan berpikir (al-

‘aql) adalah watak dasar manusia yang memungkinkan pengembangan ilmu dan peradaban. 

Namun ia juga mengakui batas akal dalam menjangkau wilayah metafisika. Di sinilah ia 



Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

29 
 

memosisikan wahyu sebagai sumber pengetahuan tertinggi yang melampaui kemampuan 

rasional manusia. 

Klasifikasi jiwa menurut Ibn Khaldun—jiwa vegetatif, jiwa hewani, dan jiwa insani—

menunjukkan bahwa kemampuan intelektual manusia berkembang secara bertahap dari 

aspek biologis, sensori, hingga kemampuan berpikir abstrak. Jiwa rasional menjadi puncak 

kesempurnaan manusia sekaligus dasar lahirnya moralitas, ilmu pengetahuan, dan peradaban, 

meskipun tetap memiliki batas epistemologis yang dilengkapi oleh wahyu. 

Secara keseluruhan, pemikiran Ibn Khaldun menghadirkan sintesis unik antara rasionalitas 

dan spiritualitas, empirisme dan normativitas, sejarah dan filsafat. Melalui karya 

monumentalnya, al-Muqaddimah, ia berhasil merumuskan hukum-hukum sosial dan pola 

peradaban yang menjadikan dirinya salah satu pelopor sosiologi dan filsafat sejarah. 

Pemikirannya tetap relevan hingga kini sebagai landasan penting dalam memahami dinamika 

masyarakat dan perkembangan historis manusia. 

 

 

REFERENSI 

Al-Khudhairi, Zainab. Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun. Bandung: Pustaka Bandung, 1995. 

Al-آmily, Misbâh. Ibnu Khaldun; Wa Tawaffuq Al-Fikr Al-Araby ‘Ala Al-Fikr Al-Yûnâny Bi Iktisyâfihi 

Haqâiq Al-Falsafah. Ad-Dâr al-Jamâhîriyyah li an-Nasyr wa at-Tauzî’ wa al-I’lân, cet I, 1988. 

Arif, Syamsuddin. Filsafat Ilmu: Perspektif Barat Dan Islam. Jakarta: Gema Insani, 2020. 

Baali;, Fuad, and Ali Wardi. Ibnu Khaldun Dan Pola Pemikiran Islam (Terj. Ahmadie Thoha). Jakarta: 

Pustaka Firdaus, 1981. 

El-Saha;, M. Ishom, and Saiful Hadi El-Sutha. Profil Ilmuwan Muslim Perintis Ilmu Pengetahuan 

Modern. Jakarta: Fauzan Inti Kreasi, 2004. 

Hasbullah;, Moeflih, and Dedi Supriyadi. Filsafat Sejarah. Bandung: CV. Pustaka Setia, 2012. 

Hasyim, Hafidz. Watak Peradaban Dalam Epistemologi Ibnu Khaldun. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2012. 

Hidayanti;, P. N., M; Sa’diyah, and M. A. Bahy. “Pendidikan Dalam Perspektif Ibnu Khaldun.” 

Slamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 2022, 207–22. 



Al-nizam: Indonesian Journal of Research 

and Community Service 

Volume 3, No. 2, Desember 2025 

ISSN (p) 2988-4632 

ISSN (e) 2988-3598 

 

30 
 

Hidayat, Yayat. “PENDIDIKAN DALAM PERSPEKTIF IBNU KHALDUN.” Jurnal Pendidikan Islam 2, 

no. 1 (2019): 11–22. https://doi.org/https://doi.org/10.32529/al-ilmi.v2i1.261. 

Iqbal;, Muhammad, and Amin Husein Nasution. Pemikiran Politik Islam Dari Masa Klasik Hingga 

Indonesia Kontemporer, Cet. III. Jakarta: Prenamedia Group, 2015. 

Kasdi, Abdurrahman. “PEMIKIRAN IBNU KHALDUN DALAM PERSPEKTIF SOSIOLOGI DAN 

FILSAFAT SEJARAH.” Fikrah 2, no. 1 (2014): 291–307. 

Khaldun, Abdurrahman Ibnu. At-Ta’rif Bi Ibni Khaldun Wa Rihlatuhu Gharban Wa Syarqan. Cairo: 

Lajnah al-Ta’lif wa Tarjamah wa Al-Nashr, 1951. 

———. Muqaddimah. Bairut Libanon, cet. ke-5: Dar al-Qalam, 1983. 

Nurandriani;, R., and Alghazali S. “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibnu Khaldun Dan 

Relevansinya Dengan Sistem Pendidikan Nasional.” Urnal Riset Pendidikan Agama Islam 

(JRPAI), 2022, 31. 

Rasyidi, A. Pengantar Filsafat. Jakarta: Bulan Bintang, 1992. 

Safirah;, Ibrah, Ridwan Saleh;, and Herlini Puspika Sari. “Filsafat Pendidikan Ibnu Khaldun: 

Relevansi Dalam Konteks Pendidikan Modern.” Ihsan: Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 4 (2024): 

71–80. https://doi.org/https://doi.org/10.61104/ihsan.v2i4.359. 

Syafiuddin. Negara Islam Menurut Konsep Ibnu Khaldun. Yogyakarta: Gama Media, 2007. 

Syar’i, A. Filsafat Pendidikan Islam. Kalimantan Tengah: CV. Narasi Nara, 2020. 

 


