Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632
dC ity Servi
and Community Service ISSN (¢) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

FILSAFAT IBNU KHALDUN: ANALISIS HISTORIS FILOSOFIS

Widodo Hami
E-mail: widodo.hami@uingusdur.ac.id
Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan

Abstrak: Ibn Khaldun (1332-1406 M) merupakan pemikir besar dalam tradisi Islam yang melalui karya
monumentalnya al-Muqaddimah meletakkan dasar filsafat sejarah, sosiologi, dan teori peradaban. Latar
belakang penelitian ini berangkat dari kebutuhan untuk meninjau kembali pemikiran Ibn Khaldun secara
filosofis, bukan sekadar sebagai “proto-sosiolog”, agar kontribusinya terhadap filsafat ilmu dan ilmu sosial
global dapat dipahami secara komprehensif. Tujuan kajian ini adalah menguraikan konsep-konsep utama
Ibn Khaldun, seperti ‘asabiyyah, teori siklus peradaban, epistemologi akal dan jiwa, serta gagasan
pendidikan dan politik, sekaligus menilai relevansinya dalam konteks kontemporer. Metode penelitian yang
digunakan adalah studi kepustakaan dengan pendekatan analisis historis-filosofis, yakni menelaah teks al-
Mugaddimah dan literatur sekunder untuk menemukan kerangka epistemologis dan filosofis pemikirannya.
Hasil kajian menunjukkan bahwa Ibn Khaldun menempatkan sejarah sebagai ilmu rasional-empiris,
memperkenalkan kritik historiografi yang ketat, serta mengembangkan teori peradaban (al-‘umrdn) yang
menekankan interaksi sosial, ekonomi, dan politik sebagai faktor penentu dinamika masyarakat. la juga
menegaskan peran akal sebagai watak alami manusia, namun tetap membatasi pada wilayah empiris dan
rasional, sementara wahyu menjadi penuntun transenden. Kesimpulannya, filsafat Ibn Khaldun
menghadirkan paradigma utuh tentang peradaban yang memadukan rasionalitas, moralitas, dan
spiritualitas, serta tetap relevan untuk membaca fenomena sosial-politik modern.

Kata Kunci: Ibnu Khladun, Filsafat, Sejarah

Abstract: Ibn Khaldun (1332-1406 CE) was a great thinker in the Islamic tradition who, through his
monumental work al-Mugaddimah, laid the foundations for the philosophy of history, sociology, and the
theory of civilization. The background of this research is based on the need to review Ibn Khaldun's
thoughts philosophically, not merely as a "proto-sociologist," so that his contributions to the philosophy of
science and global social sciences can be understood comprehensively. The purpose of this study is to
outline Ibn Khaldun's main concepts, such as 'asabiyyah, the theory of the cycle of civilization, the
epistemology of reason and soul, and the ideas of education and politics, while also assessing their
relevance in the contemporary context. The research method used is a literature study with a historical-
philosophical analysis approach, namely examining the text of al-Mugaddimah and secondary literature to
find the epistemological and philosophical framework of his thought. The results of the study show that
Ibn Khaldun positioned history as a rational-empirical science, introduced a rigorous historiographical
critique, and developed a theory of civilization (al-'umran) that emphasized social, economic, and political
interactions as determining factors in societal dynamics. He also emphasized the role of reason as a natural
human trait, but still limited it to the empirical and rational realm, while revelation served as a transcendent
guide. In conclusion, Ibn Khaldun's philosophy presents a complete paradigm of civilization that combines
rationality, morality, and spirituality, and remains relevant for reading modern socio-political phenomena.
Keywords: Ibn Khladun, Philosophy, History

Latar Belakang

Ibn Khaldun (1332-1406 M) merupakan salah satu pemikir besar dalam tradisi intelektual
Islam yang memberikan landasan filosofis bagi studi sejarah, masyarakat, dan peradaban
melalui karyanya al-Mugaddimah. Keunikan pemikirannya terletak pada pendekatan rasional-

empiris yang digunakan untuk menjelaskan fenomena sosial, sehingga ia dianggap sebagai

14


mailto:widodo.hami@uingusdur.ac.id

Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632
dC ity Servi
and Community Service ISSN (¢) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

pelopor ilmu sosiologi, filsafat sejarah, dan historiografi modern." Melalui analisisnya tentang
‘umran (peradaban), Ibn Khaldun menjelaskan bahwa masyarakat berkembang mengikuti
hukum-hukum alamiah yang dapat dipahami secara ilmiah dan teratur .”

Konsep penting lain seperti ‘asabiyyah (solidaritas sosial) menjadi kerangka utama bagi
Ibn Khaldun untuk menjelaskan kekuatan, stabilitas, dan kehancuran sebuah dinasti atau
negara. Menurutnya, kuat atau lemahnya ‘asabiyyah sangat menentukan dinamika politik dan
sosial suatu masyarakat, sehingga faktor solidaritas menjadi variabel utama dalam analisis
peradaban.’ Selain itu, teori siklus peradaban yang diperkenalkannya—dari fase pembentukan
hingga kemunduran—menjadi salah satu kontribusi terpenting dalam memahami pola naik-
turunnya kekuasaan dalam sejarah.*

Dalam konteks kontemporer, pemikiran Ibn Khaldun semakin relevan untuk membaca
fenomena modern seperti krisis legitimasi politik, polarisasi sosial, ketimpangan ekonomi, dan
disintegrasi nasional. Analisisnya memberikan perspektif filosofis yang mendalam tentang
relasi antara moralitas elite, struktur ekonomi, serta kohesi sosial dalam menentukan
keberlanjutan sebuah peradaban. Hal ini menunjukkan bahwa pemikiran Ibn Khaldun bukan
hanya bersifat historis, tetapi juga menawarkan paradigma teoretis yang dapat diaplikasikan
dalam studi sosial dan politik masa kini.

Namun demikian, terdapat kecenderungan dalam literatur modern yang mereduksi Ibn
Khaldun hanya sebagai tokoh “proto-sosiolog”, sementara aspek filosofis dalam kerangka
pikirnya kurang mendapat sorotan. Padahal, penegasannya tentang prinsip kausalitas, pola
universal sejarah, hingga analisis epistemologis tentang ilmu-ilmu manusia menunjukkan
bahwa pemikiran Ibn Khaldun merupakan sistem filsafat peradaban yang utuh.” Oleh karena
itu, penelitian mendalam terhadap filsafat Ibn Khaldun diperlukan untuk memahami

kontribusinya secara komprehensif dalam wacana filsafat Islam dan ilmu sosial global.

Metode

' Hafidz Hasyim, Watak Peradaban Dalam Epistemologi Ibnu Khaldun (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2012).h. 77-82.

> Misbah Al-Imily, Ibnu Khaldun; Wa Tawaffuq Al-Fikr Al-Araby ‘Ala Al-Fikr Al-YGnany Bi Iktisyafihi
Hagqdiqg Al-Falsafah (Ad-Dar al-Jamahiriyyah li an-Nasyr wa at-Tauz?’ wa al-'lan, cet I, 1988).h. 5-8.

3 Fuad Baali; and Ali Wardi, Ibnu Khaldun Dan Pola Pemikiran Islam (Terj. Ahmadie Thoha) (Jakarta:
Pustaka Firdaus, 1981).h. 42.

* Zainab Al-Khudhairi, Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun (Bandung: Pustaka Bandung, 1995).h. 168.

> Abdurrahman Kasdi, “PEMIKIRAN IBNU KHALDUN DALAM PERSPEKTIF SOSIOLOGI DAN
FILSAFAT SEJARAH,” Fikrah 2, no. 1 (2014): 291-307.

15



Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632

and Community Service ISSN (¢) 2988-3598
Volume 3, No. 2, Desember 2025

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi kepustakaan (library
research). Penulis mencoba mengumpulkan literatur yang terkait dengan Ibnu Khaldun
terutama dalam kitab Muqaddimah dengan pendekatan analisis historis-filosofis, yakni
menelaah teks al-Muqgaddimah dan literatur sekunder untuk menemukan kerangka

epistemologis dan filosofis pemikirannya.
Pembahasan

1. Biografi Ibnu Khaldun

Nama lengkap Ibn Khaldun adalah Waliyuddin Aba Zaid ‘Abdurrahman bin Muhammad
Ibn Khaldun al-Hadrami al-Ishbili. la lahir di Tunisia pada awal Ramadan 732 H (27 Mei 1332 M)®
dan meninggal dunia di Kairo pada 17 Maret 1406 M. Leluhur Ibn Khaldun berasal dari
Hadramaut, kemudian berpindah ke Sevilla (Spanyol) pada abad ke-8 setelah wilayah tersebut
berada di bawah kekuasaan Muslim. Keluarganya dikenal sebagai pendukung Dinasti Umayyah
dan selama beberapa generasi memegang jabatan penting dalam pemerintahan di Andalusia,
hingga akhirnya bermigrasi ke Maroko. Dari Maroko, keluarga ini kemudian menetap di
Tunisia, di mana mereka memperoleh kehormatan dari istana dan dianugerahi tanah oleh
Dinasti Hafsiyah.’

Sejak kecil, Ibn Khaldun telah terlibat dalam tradisi intelektual di kota kelahirannya dan
menyaksikan dinamika politik secara langsung. Kakeknya pernah menjabat sebagai menteri
keuangan di Tunis, sedangkan ayahnya adalah seorang administrator sekaligus perwira militer.
Berbeda dari keluarganya, Ibn Khaldun lebih tertarik pada dunia ilmu pengetahuan. Pada usia
muda, ia telah menguasai sejarah, sosiologi, dan berbagai ilmu klasik, termasuk ‘uldm ‘aqliyyah
seperti filsafat, tasawuf, dan metafisika.® la menimba ilmu dari sejumlah ulama, di antaranya
Abu Abdillah Muhammad bin al-Arabi al-Hashasyiri dan Abu al-Abbas Ahmad bin al-Qushshar.
Kejeniusan dan keluasan pengetahuannya membuat banyak kalangan menyebut Ibn Khaldun
sebagai seorang intelektual ensiklopedis atau “kamus berjalan.”

Setelah dewasa, Ibn Khaldun mulai terlibat secara intens dalam aktivitas politik hingga
mengantarkannya menduduki sejumlah posisi penting. Pada usia yang masih sangat muda,
sekitar 20 tahun, ia dipercaya oleh Sultan Abu Inan di Fez, Maroko, untuk menjadi

sekretarisnya. la tinggal di Maroko dari tahun 1354 hingga 1362, sebelum akhirnya

® Abdurrahman Ibnu Khaldun, At-Ta’rif Bi Ibni Khaldun Wa Rihlatuhu Gharban Wa Syargan (Cairo:
Lajnah al-Ta’lif wa Tarjamah wa Al-Nashr, 1951).h. 1.

7 Syafiuddin, Negara Islam Menurut Konsep Ibnu Khaldun (Yogyakarta: Gama Media, 2007).h. 21.

8 Syafiuddin.h. 20-24.

16



Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632
dC ity Servi
and Community Service ISSN (¢) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

memutuskan meninggalkan Afrika Utara dan berangkat ke Granada, Spanyol, pada 26
Desember 1362. Keputusan ini dipengaruhi oleh memanasnya situasi politik di Maroko, terlebih
setelah ia pernah dipenjara selama 21 bulan akibat dituduh bersekongkol dengan Pangeran
Muhammad dalam upaya menggulingkan Sultan Abu Inan.?

Sesampainya di Granada, Ibn Khaldun disambut dengan penuh penghormatan oleh
penguasa setempat. Bahkan pada tahun berikutnya, ia dipercaya oleh Sultan untuk menjadi
utusan diplomatik kepada Raja Castilla, Pedro, guna merumuskan perjanjian damai di antara
kedua kerajaan. Misi ini berhasil dengan baik dan menjadikan Ibn Khaldun sebagai salah satu
tokoh politik paling berpengaruh saat itu. Namun keberhasilan tersebut menimbulkan
kecemburuan dari Ibn al-Khatib, yang kemudian merusak hubungan Ibn Khaldun dengan
Sultan. Sebagaimana dicatat dalam al-Ta‘rif, hal ini mendorong Ibn Khaldun menuju Bijayah, di
mana ia mendapatkan sambutan baik dan diangkat menjadi pejabat Hijabah, sebuah jabatan
yang setara dengan Perdana Menteri. Setelah itu, ia berpindah ke Biskarah karena
kedekatannya dengan penguasanya, Ahmad Ibn Yusuf Ibn Mazni.”

Memasuki akhir hayatnya, Ibn Khaldun mulai menarik diri dari hiruk-pikuk dunia politik.
la menolak berbagai tawaran jabatan tinggi karena ingin memusatkan perhatian pada
pengembangan karya ilmiah. Beragam pengalaman politik dan sosial yang dialaminya akhirnya
menjadi fondasi penting dalam merumuskan teori-teorinya di dalam al-Mugaddimah serta
sejumlah karya lain yang kemudian menjadi rujukan utama dalam studi sejarah dan peradaban
manusia.

2. Konsep Filsafat Sejarah

Untuk memahami kedudukan sejarah dalam teori Ibnu Khaldun, terlebih dahulu perlu
dipahami bagaimana ia mendefinisikan sejarah. Menurut Khaldun, sejarah memiliki dua
dimensi: sisi luar dan sisi dalam. Dari sisi luarnya, sejarah sekadar catatan tentang perputaran
zaman dan pergantian kekuasaan di masa lampau. Namun, pada tataran yang lebih dalam,
sejarah adalah proses penalaran kritis (nazar) dan penyelidikan cermat untuk menemukan
kebenaran. Sejarah berfungsi menjelaskan secara rasional sebab-musabab dan asal-usul
berbagai peristiwa, serta memberikan pemahaman mendalam mengenai bagaimana dan

mengapa suatu kejadian berlangsung. Pemaknaan sejarah seperti ini membuat Khaldun

? syafiuddin.h. 26.
% Syafiuddin.h. 29.

17



Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632
dC ity Servi
and Community Service ISSN (¢) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

meyakini bahwa sejarah memiliki akar filosofis (hikmah) dan karenanya layak dianggap sebagai
bagian dari filsafat itu sendiri."

Dengan menghubungkan sejarah dan filsafat, Ibnu Khaldun sebenarnya ingin
menegaskan bahwa sejarah memberi daya inspiratif dan intuisi bagi filsafat, sementara filsafat
memberikan kerangka logis yang memperkuat analisis sejarah. Melalui perangkat logika kritis,
seorang sejarawan dapat menyeleksi, menimbang, dan menguji berbagai sumber—baik
tertulis maupun lisan—sebelum menghasilkan laporan akhir penelitiannya. Cara pandang
inilah yang mengantarkan Khaldun merumuskan tujuh kritik historiografi sebagai wujud
ketelitian dan sikap ilmiahnya dalam menulis sejarah.

Kritik pertama adalah kecenderungan untuk memihak pada pandangan atau mazhab
tertentu. Pada kondisi netral, seseorang biasanya akan meneliti dan menimbang suatu
informasi hingga dapat membedakan mana yang benar dan mana yang keliru. Namun, jika
pikirannya telah condong kepada suatu keyakinan atau pendapat tertentu, ia cenderung
menerima informasi yang mendukung pandangan tersebut tanpa telaah kritis. Sikap
keberpihakan seperti ini akan mengaburkan kejernihan berpikir, menghalangi proses
penyelidikan, serta membuka peluang terjadinya kekeliruan.

Kritik kedua berkaitan dengan kecenderungan terlalu mudah mempercayai perawi
atau pihak yang menyampaikan suatu berita sejarah. Padahal, setiap informasi seharusnya
baru dapat diterima setelah melalui proses ta‘dil dan tajrih (kritik kredibilitas perawi). Metode
ini dikembangkan oleh para ulama hadis untuk menilai kejujuran, ketepatan, dan integritas
seorang perawi. Hasil penelitian tersebut kemudian dihimpun dan dijadikan rujukan ketika
hendak menilai kebenaran suatu hadis melalui proses perbandingan berbagai sumber.
Kumpulan data itu akhirnya membentuk ensiklopedi yang menjadi acuan para ilmuwan dalam
menilai kualitas riwayat. Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa ta‘dil dan tajrih merupakan tahapan
kedua dalam mengkritik informasi sejarah. Tahap pertama adalah menilai apakah sebuah
peristiwa secara logis mungkin terjadi atau mustahil. Jika suatu laporan sejarah sejak awal
sudah mustahil, maka tidak ada manfaatnya melakukan penilaian kredibilitas perawinya.
Metode kritik perawi baru digunakan jika peristiwanya sendiri memungkinkan secara rasional.

Kritik ketiga berkaitan dengan ketidakmampuan sebagian penulis sejarah dalam
menangkap maksud asli dari apa yang mereka lihat dan dengar, sehingga laporan yang

disusun hanya berdasar pada dugaan dan perkiraan. Banyak sejarawan terjebak pada

" Moeflih Hasbullah; and Dedi Supriyadi, Filsafat Sejarah (Bandung: CV. Pustaka Setia, 2012).h. 256.

18



Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632
dC ity Servi
and Community Service ISSN (¢) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

kesalahan karena tidak memahami makna sebenarnya dari peristiwa yang mereka saksikan
atau dengar. Mereka kerap menghubungkan berita sesuai prasangka dan cara pandang
pribadi, sehingga menghasilkan kesimpulan yang keliru. Penyebab ini berkaitan dengan aspek
psikologis dalam proses pengamatan. Artinya, seorang pengamat sejarah mungkin tepat
dalam mencatat suatu kejadian, tetapi ia bisa salah dalam menafsirkannya. Dengan demikian,
ia melaporkan sesuatu berdasarkan persepsi subyektif yang tidak sesuai dengan
kenyataannya, sementara persepsi tersebut sendiri keliru.

Kritik keempat berkaitan dengan anggapan bahwa suatu informasi sudah pasti benar
tanpa dasar sumber yang kuat. Hal ini biasanya muncul ketika seorang penulis sejarah
menerima begitu saja klaim kebenaran yang disampaikan oleh perawi, sehingga
menganggapnya tidak perlu diuji kembali. Dengan demikian, ia menyampaikan informasi yang
keliru dengan keyakinan penuh bahwa itu adalah fakta. Faktor ini masih berkaitan dengan
kritik kedua mengenai kepercayaan berlebihan kepada penutur berita.

Kritik kelima adalah ketidakmampuan mencocokkan kondisi nyata dengan peristiwa
yang sesungguhnya terjadi. Sejarawan sering kali merasa cukup dengan deskripsi permukaan
berdasarkan apa yang tampak, tanpa memahami konteks atau detail yang lebih dalam.
Akibatnya, interpretasinya dapat memutarbalikkan kejadian tersebut. Jika seorang penulis
sejarah tidak menyadari adanya distorsi seperti ini, ia secara tidak sengaja akan menyampaikan
informasi yang tidak akurat dalam tulisannya.

Kritik keenam menyoroti kecenderungan manusia untuk mencari kedekatan dengan
para penguasa dan tokoh berpengaruh, biasanya melalui pujian, penyebaran kemasyhuran
mereka, atau dengan selalu membenarkan dan menafsirkan tindakan mereka secara positif.
Sikap seperti ini akhirnya melahirkan gambaran yang keliru mengenai peristiwa sejarah. Kritik
ketujuh adalah ketidaktahuan terhadap hukum-hukum yang mengatur karakter dan dinamika
perubahan sosial. Padahal, segala sesuatu—baik peristiwa maupun tindakan—selalu berada
dalam kerangka hukum watak dan hukum perubahan. Jika seorang penulis sejarah memahami
sifat dasar suatu peristiwa, perubahan yang terjadi, serta konteksnya, pengetahuan tersebut
akan sangat membantunya menjelaskan suatu kejadian secara akurat dan membedakan mana
informasi yang benar dan mana yang mengandung kepalsuan. Berdasarkan tujuh prinsip kritik
inilah Ibnu Khaldun mengevaluasi para sejarawan sebelumnya, termasuk al-Mas‘udi, yang

menurutnya kerap menerima informasi yang tidak masuk akal tanpa kritik memadai.”

12 Hasbullah; and Supriyadi.h. 258.

19



Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632
dC ity Servi
and Community Service ISSN (¢) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

3. Watak Peradaban (al-Thabi’l al-‘umran) dalam Epistemologi Ibnu Khaldun

Ibnu Khaldun menegaskan bahwa ilmu ini merupakan himpunan berbagai disiplin
pengetahuan, termasuk di dalamnya ilmu sosiologi. Istilah al-‘umran memiliki cakupan yang
sangat luas, mencakup seluruh aktivitas manusia, seperti wilayah geografis peradaban,
kegiatan ekonomi, aspek sosial, politik, hingga perkembangan ilmu pengetahuan. Dalam
kerangka pemikiran Ibn Khaldun, al-‘umran dipahami sebagai metodologi umum yang
membahas prinsip-prinsip dasar peradaban, yang melalui penerapannya suatu masyarakat
dapat mencapai puncak kemajuan .

Secara kodrati, menurut Ibn Khaldun, manusia membutuhkan interaksi sosial untuk
membangun peradaban, sebab pada hakikatnya manusia adalah makhluk sosial. Karena itu,
manusia harus hidup bersama dan berkelompok, karena kebersamaan merupakan bagian dari
tabiat sosial mereka. Inilah makna mendasar dari peradaban. Pertemuan dan interaksi
antarmanusia sangat penting bagi keberlangsungan hidup; tanpa itu, keberadaan manusia
tidak akan sempurna. Tuhan menghendaki agar manusia memakmurkan bumi, dan tugas
kekhalifahan diberikan kepada mereka untuk mewujudkannya.”

Menurut Ibn Khaldun, manusia secara naluriah membutuhkan interaksi untuk
membangun sebuah peradaban, karena pada hakikatnya manusia adalah makhluk sosial. Oleh
sebab itu, manusia harus hidup bersama dan saling berkumpul, sebab kebersamaan
merupakan sifat dasar mereka. Inilah inti dari lahirnya peradaban. Pertemuan dan interaksi
antarmanusia menjadi hal yang sangat penting bagi keberlangsungan hidup; tanpa itu,
manusia tidak akan mencapai kesempurnaan keberadaannya. Tuhan menghendaki agar
manusia memakmurkan bumi, dan tugas kekhalifahan diberikan kepada mereka untuk
menjalankan amanah tersebut.

Ibn Khaldun juga dikenal dengan teorinya mengenai “tingkatan kekayaan” sebagai
penentu kelas sosial. la menjelaskan bahwa kekayaan yang tersebar di tengah masyarakat
akan membentuk lapisan-lapisan status sosial. Lapisan tertinggi ditempati oleh raja, karena
tidak ada kedudukan lain di atasnya yang dapat memberikan sesuatu kepada orang lain.
Adapun lapisan paling rendah adalah mereka yang tidak memiliki harta di antara kelompok
sejenisnya maupun ketika dibandingkan dengan kelas sosial lain. la juga mengaitkan sifat
kebajikan dengan kondisi kefakiran. Menurutnya, banyak orang yang terbiasa menikmati

kemewahan dan kehormatan, namun hal itu tidak membawa mereka kepada kebahagiaan

B Kasdi, “PEMIKIRAN IBNU KHALDUN DALAM PERSPEKTIF SOSIOLOGI DAN FILSAFAT SEJARAH.”
" Abdurrahman Ibnu Khaldun, Mugaddimah (Bairut Libanon, cet. ke-5: Dar al-Qalam, 1983).h. 41-43.

20



Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632
dC ity Servi
and Community Service ISSN (¢) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

yang sejati. Sebaliknya, mereka justru harus berjuang keras untuk mempertahankan gaya
hidup tersebut, sehingga akhirnya terjerumus pada kemiskinan.”

Secara lebih rinci,’® mengutip Sastrapratedja menjelaskan bahwa peradaban (al-
‘Umran) memiliki berbagai dimensi. Pertama, peradaban merefleksikan realitas kemanusiaan.
la menunjukkan kualitas khas manusia yang menjadi potensi alamiahnya dan membedakan
manusia dari makhluk lainnya. Kedua, peradaban menjadi dasar terbentuknya masyarakat.
Menurut Ibn Khaldun, kehidupan sosial merupakan kebutuhan mendasar agar manusia dapat
mempertahankan hidupnya.

Ketiga, peradaban berfungsi sebagai sarana pemenuhan kebutuhan manusia. Dalam
proses memenuhi kebutuhan itulah—yang menurut Ibn Khaldun bersifat alamiah—manusia
terdorong untuk terus berkreasi, mengembangkan keadaan hidupnya, dan membangun
peradaban. Keempat, peradaban manusia selalu berkaitan dengan konteks waktu, tempat,
dan geografi. Ibn Khaldun menjelaskan panjang lebar bagaimana faktor-faktor tersebut
memengaruhi karakter manusia. Secara nyata, peradaban menimbulkan dampak pada banyak
aspek: perbedaan watak dan temperamen akibat kondisi sosial yang berbeda, perkembangan
teknologi, dinamika ekonomi, perubahan politik dan administrasi, evolusi struktur sosial,
perkembangan lembaga keagamaan, hingga pertumbuhan simbol-simbol budaya. Keenam,
sebagai hasil kreasi manusia, peradaban memiliki dimensi historis. Karena itu, bagi Ibn
Khaldun, kajian peradaban tidak hanya menyangkut sejarah masa lalu, tetapi juga mencakup
refleksi filosofis yang dapat menjadi landasan untuk menggali perkembangan peradaban
berikutnya.

Uraian Sastrapratedja tersebut menunjukkan bahwa pendekatan Ibn Khaldun dalam
memahami peradaban bukan hanya bersifat filosofis terhadap fenomena sosial, tetapi juga
mengandung aspek antropologis. Ibn Khaldun menempatkan manusia sebagai aktor utama
pembentuk peradaban, sebab seluruh aktivitas manusia—termasuk tindakan moralnya—
mempengaruhi perjalanan sejarah. Karena itu, wajar bila Ibn Khaldun berusaha menemukan
hukum-hukum pasti mengenai sejarah dan peradaban manusia yang meliputi seluruh aspek
kehidupan: ekonomi, politik, sosial-budaya, serta lingkungan dan geografi. Dengan demikian,
peradaban dan institusi-institusinya tidak dapat dipandang sebagai entitas yang berdiri sendiri

tanpa keterkaitan dengan manusia. Peradaban terbentuk melalui hubungan saling

' Khaldun.h. 390-391.
16 Hasyim, Watak Peradaban Dalam Epistemologi Ibnu Khaldun.

21



Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632
dC ity Servi
and Community Service ISSN (¢) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

mempengaruhi dengan kreativitas manusia, yang selalu terkait dengan ide, nilai, emosi, dan
pemikirannya.
4. Berpikir sebagai Watak Alami Manusia

Epistemologi Ibn Khaldun berangkat dari pandangannya bahwa kemampuan berpikir
merupakan watak alami (tabi‘ah) manusia yang membedakannya dari makhluk lain. Dalam al-
Mugaddimah, ia menjelaskan bahwa akal adalah potensi bawaan yang memungkinkan manusia
memahami realitas, menimbang kemaslahatan, serta mengembangkan ilmu pengetahuan.
Akal bekerja secara berurutan melalui tahapan pengetahuan, dimulai dari penangkapan
inderawi, kemudian diproses oleh daya imajinasi, hingga mencapai abstraksi intelektual yang
menghasilkan konsep-konsep universal. Tahapan ini menunjukkan bahwa proses berpikir
merupakan mekanisme alami dalam diri manusia.”

Ibnu Khaldun melihat empat karakteristik manusia yang membedakan dengan
makhluk lainnya. Pertama, manusisa sebagai makhluk sosial (hayawan ijtima’/ social animal),
kedua, manusia sebagai makhluk yang berakal (hayawan nathig/ logical animal), ketiga,
manusia sebagai makhluk politik (hayawan siyasi/ political animal), keempat, manusia sebagai
makhluk ekonomi (hayawan iqtishady/ economical animal). Bagi Ibn Khaldun, kemampuan
berpikir bukan hanya sifat kognitif, tetapi juga kebutuhan eksistensial manusia dalam menjaga
kelangsungan hidupnya. Dengan akal, manusia mampu memenuhi kebutuhan dasar,
mengembangkan teknologi, membangun organisasi sosial, dan pada akhirnya menciptakan
peradaban (al-‘umran). Karena itu, peradaban lahir dari aktivitas intelektual manusia yang
mengolah pengalaman dan mengembangkan pengetahuan. Selain fungsi intelektual, Ibn
Khaldun menegaskan bahwa akal juga berperan dalam aspek etis dan moral. Akal memberi
kemampuan kepada manusia untuk menilai baik dan buruk, benar dan salah, serta mengambil
keputusan yang bermaslahat. Dengan demikian, akal menjadi dasar bagi pertanggungjawaban
moral manusia. Meski memberikan kedudukan tinggi kepada akal, Ibn Khaldun tetap
menegaskan adanya batasan epistemologis. Akal, menurutnya, hanya mampu memahami
realitas empiris dan rasional; sementara perkara metafisika dan yang gaib memerlukan
bimbingan wahyu. Dengan demikian, Ibn Khaldun memadukan rasionalitas dan keimanan
secara seimbang: akal sebagai fondasi ilmu dan peradaban, dan wahyu sebagai penuntun

hakikat transenden.™

17 .
Hasyim. h. 115.
'8 A Rasyidi, Pengantar Filsafat (Jakarta: Bulan Bintang, 1992). h. 149-150.

22



Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632
dC ity Servi
and Community Service ISSN (¢) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

Menurut Ibn Khaldun, jiwa manusia (al-nafs al-insaniyyah) memiliki tingkatan dan
fungsi yang tersusun secara bertahap sesuai kemampuan kognitif dan aktivitasnya dalam
memahami realitas. la membagi struktur jiwa manusia ke dalam tiga kemampuan utama: jiwa
vegetatif, jiwa hewani, dan jiwa insani (rasional). Pertama, jiwa vegetatif (al-nafs al-nabatiyah),
yaitu lapisan jiwa yang bertanggung jawab atas pertumbuhan, nutrisi, dan reproduksi.
Tingkatan ini merupakan aspek paling dasar yang dimiliki manusia dan hewan, karena
berkaitan dengan kebutuhan biologis. Kedua, jiwa hewani (al-nafs al-hayawaniyah), yakni
kemampuan jiwa yang memungkinkan manusia merasakan, bergerak, dan merespons
rangsangan melalui pancaindra. Pada tingkat ini, manusia memiliki daya imajinasi, ingatan,
serta kemampuan mengolah citra inderawi. Ketiga, puncak klasifikasi adalah jiwa insani atau
jiwa rasional (al-nafs al-natiqah) yang menjadi ciri khas manusia. Jiwa rasional inilah yang
memungkinkannya berpikir abstrak, memahami konsep universal, mempertimbangkan baik-
buruk, serta mengembangkan ilmu pengetahuan dan peradaban. Dalam Mugaddimah, Ibn
Khaldun menekankan bahwa jiwa insani menjadi pusat aktivitas intelektual yang menghasilkan
pengetahuan melalui proses bertingkat: dari tangkapan indera, pemrosesan imajinasi, hingga
analisis akal.”

Lebih jauh, Ibn Khaldun menjelaskan bahwa kemampuan-kemampuan jiwa tersebut
berjalan secara hierarkis dan saling melengkapi. Jiwa vegetatif menyediakan dasar biologis,
jiwa hewani menghadirkan kemampuan untuk mengalami dunia secara sensori, dan jiwa
rasional menyempurnakan keduanya dengan kemampuan memahami makna. Jiwa rasional
juga memungkinkan manusia mencapai derajat kesempurnaan spiritual karena mampu
membedakan kebenaran, menimbang moralitas, dan memahami tujuan hidup. Namun, Ibn
Khaldun juga menyadari bahwa jiwa rasional memiliki batas. la hanya mampu mencapai
pengetahuan empiris dan rasional, sedangkan pengetahuan metafisika tertinggi tetap
memerlukan bimbingan wahyu. Pandangan ini menunjukkan bahwa meskipun ia sangat
menekankan potensi intelektual manusia, Ibn Khaldun tetap mempertahankan keseimbangan
antara peran akal dan peran wahyu.*

5. Epistemologi Pendidikan Islam

Ibnu Khaldun mengelompokkan ilmu pengetahuan ke dalam tiga kategori besar.

Pertama, ilmu kebahasaan (ilmu lisan), yaitu seluruh cabang ilmu yang berkaitan dengan tata

bahasa, gramatika, sastra, dan karya yang tersusun secara puitis. Kedua, ilmu naqli, yakni ilmu-

9 Baali; and Wardi, Ibnu Khaldun Dan Pola Pemikiran Islam (Terj. Ahmadie Thoha). h. 311-315.
20 Syamsuddin Arif, Filsafat IImu: Perspektif Barat Dan Islam (Jakarta: Gema Insani, 2020). h. 255-257.

23



Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632
dC ity Servi
and Community Service ISSN (¢) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

ilmu yang bersumber dari wahyu, seperti Al-Qur’an dan sunah Nabi. Di dalamnya termasuk
kajian sanad dan matan hadis, verifikasi keabsahan riwayat, serta kaidah-kaidah dalam fikih.
Melalui ilmu-ilmu inilah manusia dapat memahami hukum-hukum Allah. Dari Al-Qur’an
berkembang disiplin tafsir, hadis, dan ushul fikih sebagai sarana menganalisis dan menetapkan
hukum syariat. Ketiga, ilmu aqli, yaitu ilmu yang bersandar pada kemampuan berpikir dan
kecerdasan manusia. Kelompok ini mencakup logika, ilmu alam, metafisika, teknik,
matematika, etika dan perilaku manusia, bahkan termasuk ilmu sihir dan astrologi. Namun, Ibn
Khaldun menilai ilmu nujum atau astrologi sebagai ilmu yang rusak (fasid), sebab ia mengklaim
dapat meramalkan kejadian melalui perbintangan, sesuatu yang bertentangan dengan prinsip
tauhid bahwa hanya Allah yang mengetahui hal gaib.

Terkait ilmu naqli yang bersumber dari agama-agama sebelum Islam, Ibn Khaldun
berpandangan bahwa seluruhnya telah gugur dan tidak boleh dikaji kembali. Pendapat ini ia
dasarkan pada hadis Nabi yang melarang membenarkan maupun mendustakan ahli kitab, dan
memerintahkan untuk berpegang teguh pada wahyu yang diturunkan kepada umat Islam.
Ibnu Khaldun juga mengutip peristiwa ketika Nabi melihat Umar r.a. membawa lembaran
Taurat; Nabi menegurnya dengan tegas dan menegaskan bahwa jika Nabi Musa masih hidup,
ia pun wajib mengikuti ajaran Nabi Muhammad. Dengan dasar inilah Ibn Khaldun menekankan
bahwa sumber pengetahuan agama yang sah hanyalah Al-Qur’an dan sunah, bukan kitab-kitab
terdahulu *'.

Dalam Mugqaddimah, Ibn Khaldun menegaskan bahwa proses pembelajaran yang
efektif harus dilakukan secara bertahap agar peserta didik mampu menguasai materi secara
menyeluruh dan mendalam. la menekankan bahwa guru perlu memilih metode yang tepat
untuk mendukung perkembangan kemampuan intelektual siswa. Salah satu metode yang
dipandang penting oleh Ibn Khaldun adalah metode diskusi. Menurutnya, dialog dan diskusi
merupakan media belajar yang sangat berpengaruh dalam meningkatkan kualitas berpikir
peserta didik, khususnya bagi mereka yang sudah berada pada tingkat lanjut. Metode ini tidak
hanya melatih kemampuan analisis, tetapi juga membentuk sikap menghargai pendapat orang
lain dan menghindarkan siswa dari sifat fanatik. Ibn Khaldun bahkan mengkritik metode
pengajaran yang hanya menekankan hafalan (verbalisme), terutama ketika hafalan tersebut
tidak disertai pemahaman yang dapat diverifikasi melalui pengalaman inderawi. Menurutnya,

cara seperti itu justru menghambat proses pembentukan pemahaman yang kokoh. Ia

2 Yayat Hidayat, “PENDIDIKAN DALAM PERSPEKTIF IBNU KHALDUN,” Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 1
(2019): 11-22, https://doi.org/https://doi.org/10.32529/al-ilmi.v2i1.261.

24



Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632
dC ity Servi
and Community Service ISSN (¢) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

mendorong para pendidik untuk mengadopsi pendekatan ilmiah dalam menjelaskan berbagai
persoalan keilmuan. Ibn Khaldun menegaskan bahwa kemampuan memahami ilmu (malakah)
paling efektif diperoleh melalui latihan mengungkapkan gagasan secara jelas melalui diskusi
dan debat ilmiah, karena cara ini dapat mempertajam nalar dan memperluas pemahaman.

Selain itu, Ibn Khaldun juga memperkenalkan metode kasih sayang (al-qurb wa al-
mu‘anah) sebagai pendekatan penting dalam pendidikan. la menolak keras penggunaan
kekerasan fisik terhadap peserta didik, terutama anak-anak, karena tindakan tersebut dapat
merusak kondisi psikologis mereka dan berdampak negatif pada proses belajar. Meski begitu,
ia mengingatkan bahwa sikap terlalu lembut juga tidak tepat, karena dapat menjadikan
peserta didik terlena, tidak bersungguh-sungguh, dan kehilangan motivasi berpikir. Oleh
karena itu, ia menyarankan agar pendidik bersikap seimbang: penuh kasih sayang layaknya
orang tua kepada anak, namun tetap tegas pada batas tertentu tanpa menggunakan
kekerasan fisik. Menurutnya, keseimbangan antara kasih sayang dan ketegasan inilah yang
akan membantu membentuk karakter peserta didik serta mendukung perkembangan belajar
mereka secara optimal *.

Metode ceramah serta penyampaian kisah merupakan salah satu teknik pembelajaran
yang paling sering diterapkan oleh para guru dan pendidik Muslim. Melalui metode ini, guru
memberikan penjelasan secara lisan mengenai pokok bahasan tertentu, sementara peserta
didik berperan terutama sebagai pendengar, meskipun biasanya diselingi dengan sesi tanya
jawab *>. Menurut Ali al-Jumbulati, Ibn Khaldun sebenarnya tidak setuju dengan penggunaan
ceramah yang bersifat verbalisme, yaitu penyampaian materi tanpa pemahaman mendalam
dan hanya berorientasi pada hafalan. la menolak model pembelajaran yang menuntut siswa
menghafal hal-hal yang tidak dapat dipahami secara inderawi atau tidak mampu diverifikasi
melalui pengalaman nyata. Hafalan yang bersifat mekanis seperti ini, menurutnya, justru
menghambat perkembangan kemampuan memahami secara komprehensif.

Secara psikologis, manusia memiliki kecenderungan alami untuk meniru perilaku orang
lain, terutama sosok yang dikaguminya. Karena itu, metode keteladanan menjadi salah satu
pendekatan pendidikan yang sangat penting. Nana Jumhana menjelaskan bahwa Ibn Khaldun
sangat menyadari signifikansi metode ini dan menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan

sangat dipengaruhi oleh kualitas keteladanan seorang guru, baik dalam aspek keilmuan

2 |brah Safirah;, Ridwan Saleh;, and Herlini Puspika Sari, “Filsafat Pendidikan Ibnu Khaldun: Relevansi
Dalam Konteks Pendidikan Modern,” Ilhsan: Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 4 (2024): 71-80,
https://doi.org/https://doi.org/10.61104/ihsan.v2i4.359.

2A Syar’i, Filsafat Pendidikan Islam (Kalimantan Tengah: CV. Narasi Nara, 2020).

25



Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632
dC ity Servi
and Community Service ISSN (¢) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

maupun akhlak. Menurut Ibn Khaldun, kesempurnaan proses belajar akan dicapai ketika
penuntut ilmu mencari guru-guru terbaik yang pantas dijadikan contoh dalam perilaku dan
pengetahuan **. Keteladanan sendiri terbagi menjadi dua bentuk: keteladanan yang tidak
disengaja, seperti teladan dalam hal keilmuan, kepemimpinan, dan keikhlasan; serta
keteladanan yang disengaja, misalnya menunjukkan cara membaca yang benar atau
memperagakan tata cara shalat yang sesuai tuntunan. Ibn Khaldun menekankan bahwa
proses pengajaran harus mengikuti prinsip-prinsip tertentu agar materi dapat diserap dengan
baik oleh peserta didik. Pada tahap pertama, pengetahuan disampaikan secara menyeluruh
dalam bentuk yang bersifat umum. Setelah itu, materi dikembangkan secara bertahap
sehingga siswa mampu memahami setiap bagian dari ilmu tersebut secara lebih mendalam.
Setelah konsep awal disampaikan, guru kemudian memperjelas dan mendekatkan
pemahaman siswa melalui penjabaran-penjabaran yang disesuaikan dengan kemampuan
berpikir dan kesiapan intelektual mereka. Dengan cara ini, peserta didik secara berangsur-
angsur terbiasa memahami dan menguasai materi melalui proses pengulangan, pendalaman,
dan pembiasaan *.
6. Filsafat Politik Menurut Ibnu Khaldun

Ibnu Khaldun memulai gagasan politiknya dengan menelaah dinamika sejarah serta
perubahan sosial yang terjadi dalam masyarakat.’® Pendekatan inilah yang membedakannya
dari para pemikir politik Muslim sebelumnya. Misalnya, Al-Farabi banyak membangun teori
politiknya dengan merujuk pada konsep-konsep filsafat Plato, seperti gagasan al-madinah al-
fadilah atau negara utama, yang kemudian diselaraskan dengan nilai-nilai politik dalam Islam.
Berbeda dengan itu, pemikiran politik Ibn Khaldun berkembang secara independen dan tidak
mengikuti pola para pemikir Muslim terdahulu.”

Jika para pemikir politik sebelum dirinya lebih menekankan pada teori politik
normatif—yakni politik sebagaimana mestinya atau bersifat ideal—maka Ibn Khaldun justru
menawarkan pendekatan yang lebih realistis dan bersandar pada kondisi sosial yang nyata.

Pemikiran tentang negara dalam pandangan Ibn Khaldun, terutama terkait bagaimana

*R. Nurandriani; and Alghazali S., “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibnu Khaldun Dan Relevansinya
Dengan Sistem Pendidikan Nasional,” Urnal Riset Pendidikan Agama Islam (JRPAI), 2022, 31.

2 p.N. Hidayanti;, M; Sa’diyah, and M. A. Bahy, “Pendidikan Dalam Perspektif lbnu Khaldun,”
Slamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 2022, 207-22.

%% M. Ishom El-Saha; and Saiful Hadi El-Sutha, Profil IImuwan Muslim Perintis IImu Pengetahuan
Modern (Jakarta: Fauzan Inti Kreasi, 2004). h. 333.

” Muhammad Igbal; and Amin Husein Nasution, Pemikiran Politik Islam Dari Masa Klasik Hingga
Indonesia Kontemporer, Cet. Il (Jakarta: Prenamedia Group, 2015). h. 12.

26



Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632
dC ity Servi
and Community Service ISSN (¢) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

kekuasaan dapat dipertahankan atau sebab-sebab suatu negara mengalami kemunduran,
sangat dipengaruhi oleh pengalaman langsungnya dalam dunia pemerintahan. Bagi Ibn
Khaldun, persoalan penting dalam kehidupan bernegara adalah bagaimana negara mampu
menjaga solidaritas sosial warganya sehingga tetap memiliki rasa keterikatan dan loyalitas
terhadap negara tersebut.

Lebih lanjut, menurut Ibnu Khaldun, negara adalah suatu makhluk hidup, yang lahir,
kemudian mekar, menjadi tua, dan akhirnya hancur sebagaimana halnya manusia dan
masyarakat. Umur suatu negara pada umumnya diperkirakan selama tiga generasi, yakni
sekitar seratus tahun. Dengan demikian, umur yang dimaksudkan oleh Ibnu Khaldun tidaklah
semata-mata umur atau eksistensi negara tersebut, tetapi juga umur atau masa pemerintahan
suatu dinasti. Dalam hal ini, suatu pemerintahan atau negara pada umumnya beralih dalam
berbagai perkembangan dan kondisi yang silih berganti. Perkembangan dan kondisi negara
pada umumnya tidak lebih dari lima fase. Fase-fase tersebut secara ringkas sebagai berikut:

a. Fase penaklukan, dengan merebut dan menguasai negara dari pemimpin sebelumnya.
Ini memang merupakan bagian dari tujuan ‘ashabiyah. ‘Ashabiyah masih kuat dan
masyarakat berpegang pada corak kehidupan kaum badawi atau primitif yang berani
dan sederhana.

b. Fase pembinaan. Kondisi masyarakat telah berubah dari kondisi al-badawah ke al-
hadarah dan tunduk kepada penguasa. Kekuasaan cenderung terpusat pada seorang
penguasa. ‘Ashabiyah sudah mulai berkurang kekuatannya.

c. Fase kejayaan. Negara mencapai tingkat kemajuan yang tinggi, hidup mewah. Pada
tahap ini ‘ashabiyah telah melemah, bahkan penguasa tidak membutuhkannya lagi
karena ia telah merasa kuat.

d. Fase kemunduran. Para pemimpin pada tahap ini terdiri atas orang-orang yang kurang
kreatif, mereka hanya menerima dan mengikuti apa yang dilakukan penguasa
sebelumnya.

e. Fase kehancuran. Negara telah memasuki masa tua dan diliputi penyakit kronis yang
hampir tidak dapat dihindari, dan terus bergerak ke arah keruntuhan. Pada tahap ini,
penguasa suka hidup berfoya-foya dengan menghambur-hamburkan kekayaan.
Negara hancur secara politis dan ekonomis karena sirnanya ‘ashabiyah dan tiadanya

sumber ekonomi yang kuat.’®

28 Khaldun, Mugaddimah.

27



Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632
dC ity Servi
and Community Service ISSN (¢) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

Penjelasan Ibnu Khaldun mengenai umur negara, tidak sekadar merupakan
pengetahuan yang ia peroleh dari berbagai sumber, tetapi juga merupakan hasil
pengamatan langsung terhadap apa yang terjadi di berbagai negara pada zaman
pertengahan. Dengan demikian, teori tersebut bukanlah berdasarkan pemikiran
semata. Walaupun Ibnu Khaldun telah menjelaskan batas usia suatu negara atau
pemerintahan, ia memberikan pengecualian bahwa ada Negara yang melampaui

umurnya.
Kesimpulan

Pemikiran Ibn Khaldun menempati posisi penting dalam kajian sejarah, peradaban, dan
epistemologi Islam karena kemampuannya memadukan pengalaman empiris, ketajaman
analisis rasional, dan wawasan filosofis. Biografinya menunjukkan bahwa keluasan wacana
intelektualnya terbentuk melalui perpaduan pendidikan klasik, pengalaman politik yang
dinamis, serta keterlibatannya dalam berbagai pusat kekuasaan di Afrika Utara dan Andalusia.
Pengalaman tersebut membekali Ibn Khaldun dengan perspektif yang kaya tentang dinamika
sosial, politik, dan budaya yang kemudian menjadi fondasi teorinya.

Dalam filsafat sejarah, Ibn Khaldun memandang sejarah bukan sekadar catatan
peristiwa, tetapi sebagai disiplin ilmiah yang membutuhkan penalaran kritis dan metodologi
yang ketat. Melalui tujuh kritik historiografinya, ia menegaskan bahwa objektivitas, verifikasi
sumber, dan pemahaman konteks merupakan syarat utama dalam menilai kebenaran sejarah.
Pandangan ini menjadikannya perintis pendekatan ilmiah dalam historiografi Islam.

Konsep al-‘umran yang digagas Ibn Khaldun memberikan kerangka komprehensif
untuk memahami peradaban sebagai hasil interaksi sosial yang alami dalam diri manusia.
Peradaban, menurutnya, dibentuk oleh kebutuhan alamiah manusia untuk hidup bersama,
bekerja sama, dan memenuhi kebutuhan hidup. Faktor geografi, ekonomi, politik, budaya,
serta dinamika sosial memiliki keterikatan kausal dalam menentukan kemajuan dan
kemunduran suatu masyarakat. Analisis ini menunjukkan bahwa Ibn Khaldun memiliki
pendekatan multidisipliner yang mencakup aspek sosiologis, antropologis, dan filosofis
sekaligus.

Dalam aspek epistemologi, Ibn Khaldun menegaskan bahwa kemampuan berpikir (al-
‘aql) adalah watak dasar manusia yang memungkinkan pengembangan ilmu dan peradaban.

Namun ia juga mengakui batas akal dalam menjangkau wilayah metafisika. Di sinilah ia

28



Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632

and Community Service

ISSN (e) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

memosisikan wahyu sebagai sumber pengetahuan tertinggi yang melampaui kemampuan
rasional manusia.

Klasifikasi jiwa menurut Ibn Khaldun—ijiwa vegetatif, jiwa hewani, dan jiwa insani—
menunjukkan bahwa kemampuan intelektual manusia berkembang secara bertahap dari
aspek biologis, sensori, hingga kemampuan berpikir abstrak. Jiwa rasional menjadi puncak
kesempurnaan manusia sekaligus dasar lahirnya moralitas, ilmu pengetahuan, dan peradaban,
meskipun tetap memiliki batas epistemologis yang dilengkapi oleh wahyu.

Secara keseluruhan, pemikiran Ibn Khaldun menghadirkan sintesis unik antara rasionalitas
dan spiritualitas, empirisme dan normativitas, sejarah dan filsafat. Melalui karya
monumentalnya, al-Mugaddimah, ia berhasil merumuskan hukum-hukum sosial dan pola
peradaban yang menjadikan dirinya salah satu pelopor sosiologi dan filsafat sejarah.

Pemikirannya tetap relevan hingga kini sebagai landasan penting dalam memahami dinamika

masyarakat dan perkembangan historis manusia.

REFERENSI
Al-Khudhairi, Zainab. Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun. Bandung: Pustaka Bandung, 1995.

Al-mily, Misbah. Ibnu Khaldun; Wa Tawaffuq Al-Fikr Al-Araby ‘Ala Al-Fikr Al-YGnény Bi Iktisyafihi

Haqaiq Al-Falsafah. Ad-Dar al-Jamahiriyyah li an-Nasyr wa at-Tauzi’ wa al-I'lan, cet I, 1988.
Arif, Syamsuddin. Filsafat lImu: Perspektif Barat Dan Islam. Jakarta: Gema Insani, 2020.

Baali;, Fuad, and Ali Wardi. Ibnu Khaldun Dan Pola Pemikiran Islam (Terj. Ahmadie Thoha). Jakarta:

Pustaka Firdaus, 1981.

El-Saha;, M. Ishom, and Saiful Hadi El-Sutha. Profil Imuwan Muslim Perintis IImu Pengetahuan

Modern. Jakarta: Fauzan Inti Kreasi, 2004.
Hasbullah;, Moeflih, and Dedi Supriyadi. Filsafat Sejarah. Bandung: CV. Pustaka Setia, 2012.

Hasyim, Hafidz. Watak Peradaban Dalam Epistemologi Ibnu Khaldun. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,

2012.

Hidayanti;, P. N., M; Sa’diyah, and M. A. Bahy. “Pendidikan Dalam Perspektif Ibnu Khaldun.”

Slamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 2022, 207-22.

29



Al-nizam: Indonesian Journal of Research ISSN (p) 2988-4632
dC ity Servi
and Community Service ISSN (¢) 2988-3598

Volume 3, No. 2, Desember 2025

Hidayat, Yayat. “PENDIDIKAN DALAM PERSPEKTIF IBNU KHALDUN.” Jurnal Pendidikan Islam 2,
no. 1(2019): 11-22. https://doi.org/https://doi.org/10.32529/al-ilmi.v2i1.261.

Igbal;, Muhammad, and Amin Husein Nasution. Pemikiran Politik Islam Dari Masa Klasik Hingga

Indonesia Kontemporer, Cet. lll. Jakarta: Prenamedia Group, 2015.

Kasdi, Abdurrahman. “PEMIKIRAN IBNU KHALDUN DALAM PERSPEKTIF SOSIOLOGI DAN
FILSAFAT SEJARAH.” Fikrah 2, no. 1(2014): 291-307.

Khaldun, Abdurrahman Ibnu. At-Ta’rif Bi Ibni Khaldun Wa Rihlatuhu Gharban Wa Syarqan. Cairo:

Lajnah al-Ta’lif wa Tarjamah wa Al-Nashr, 1951.

. Mugaddimah. Bairut Libanon, cet. ke-5: Dar al-Qalam, 1983.

Nurandriani;, R., and Alghazali S. “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibnu Khaldun Dan
Relevansinya Dengan Sistem Pendidikan Nasional.” Urnal Riset Pendidikan Agama Islam

(JRPAI), 2022, 31.
Rasyidi, A. Pengantar Filsafat. Jakarta: Bulan Bintang, 1992.

Safirah;, Ibrah, Ridwan Saleh;, and Herlini Puspika Sari. “Filsafat Pendidikan Ibnu Khaldun:
Relevansi Dalam Konteks Pendidikan Modern.” Ihsan: Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 4 (2024):

71-80. https://doi.org/https://doi.org/10.61104/ihsan.v2i4.359.
Syafiuddin. Negara Islam Menurut Konsep Ibnu Khaldun. Yogyakarta: Gama Media, 2007.

Syar’i, A. Filsafat Pendidikan Islam. Kalimantan Tengah: CV. Narasi Nara, 2020.

30



